

طله وقلم له

الركن برو

النشايثر وكالستما لمطبوعات

## مؤلفات الدكتور عبد الرحمن بدوى 8 ١٦١٥ ١١١١.

#### (۱) مبتكرات

٤ — الحور والنور . ١ — الزمان الوجودي . هل ممكن قيام أخلاق وحودنه ؟ ٢ --- هموم الشباب . ۳ — مرآة نفسى ( ديوان شعر ) ٦ - نشيد الغريب .

#### (ب) دراسات أوربية

١ — الموت والمبقرية . ۲ — دراسات وجودیة .

### خلاصة الفكر الأوربي

أرسطو . ٠ -- نتشه . ٣ – ربيع الفكر اليوناني . ٢ - اشپنجار . ۳ — شوبنهور . ٧ — خريف الفكر اليوناني . افلاطون ٨ - برجسون .

### ر ح ( - ) دراسات إسلامية

١ - التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية . ١٢ - التوحيدي : الإشارات الإلهية .

٢ - تاريخ الإلحاد في الإسلام .
 ١٥ - تاريخ الإلحاد في الإسلام .
 ١٥ - تاريخ الإسلام .
 ١٥ - تاريخ الإسلام .

٤ — الإنسانية والوجودية في الفكر العربي . ١٥ - الأصول اليونانية للنظريات السياسية في الإسلام.

١٦ – في النفس لأرسطو (ومعه: الآراء الطبيعية أرسطو عند العرب.

 الثل العقلمة الأفلاطونمة . لفلوطرخس والنبات لأرسطو والحس

> والمحسوس لابن رشد ) ٧ - منطق أرسطو في ٥ أحزاء .

١٧ — ان سينا: عيون الحـكمة . ٨ — رابعة المدوية .

٩ - شطحات الصوفية (أبو يزيد البسطامي) . ١٨ - ابن سينا : البرهان ( من الشفا )

 ١٩ — الأفلاطونية المحدثة عند العرب . ١٠ — الإنسان الـكامل في الإسلام .

> ٢٠ -- أفلوطين عند المرب. ١١ — روح الحضارة العربية .

#### (د) ترجمات (الروائع المائة)

٤ - جيته: الأنساب المختارة . ١ - ايشندورف: حياة حائر بائر .

 بیرن: أشعار اتشیلد هارولد. ٢ — فوكيه: أندن .

٦ - ثرڤانتس: دون كيخوته ٣ - جيته: الدنوان الشرقي.

# دراسات آبیالمیّة - ۲۰ -



نصوص حققها وقدم لها

بعر الرعن بروي

Badawi, Abdal-Robinson I flutin inda d'Arob

> ملتزمة النشروالطبع مكتبد النصف المصرية وتاع مدانا: إلقاهرة ١٩٥٥



# فهرس الكتاب

صفحة

القاهرة مطبعة لجنة الثاكيف والترعبة والينشر

| في الإنسان العقلي والإنسان الحستى ١٤٢ ١٥٨                                       |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| في العالم العقلي هي العالم العقلي ١٦٤ – ١٦٤                                     |  |  |  |  |  |  |
| مقتطفات لأفلوطين في المربية                                                     |  |  |  |  |  |  |
| رسالة في العالم الإلمى ( منسوبة إلى الفارابي ) ١٦٧ ١٦٧ -١٦٧                     |  |  |  |  |  |  |
| نصوص متفرقة لأفلوطين بسيور ١٩٧ -١٨٤ ٠٠٠ ١٠٠ ١٩٧ -١٩٧                            |  |  |  |  |  |  |
| الفصول الأخيرة من ﴿ ما بعد الطبيعة » كعبد اللطيف البغدادي في أثولوجيا ١٩٨ – ٢٤٠ |  |  |  |  |  |  |
| المواضع المتناظرة بين « أثولوجيا » و « تساعات أفلوطين» ٢٤١ - ٢٤٥ – ٢٤٥          |  |  |  |  |  |  |
| معجم بالمصطلحات العربية واليونانية الواردة في « أثولوجيا » ٢٤٦ - ٢٥٠ - ٢٥٠      |  |  |  |  |  |  |
| معجمُ بالمصطلحات العربية واللاتينية الواردة في « أثولوجيا » ··· ··· ٢٥١ —٣٥٣    |  |  |  |  |  |  |
| فهرسُ الأعلام وأسماء الكتب ٢٥٤                                                  |  |  |  |  |  |  |
| تصویبات و مراجعات ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰                        |  |  |  |  |  |  |

# تصــــــدير عام - ١ -أثولوجيا

ما أعجب حظَّ أفلوطين في العالم العربي !

لم يعرفه العربُ بالاسم الصريح وهو أفلوطين أو أفلوطينوس – و إن أمكن استشفافه في أثبات « أسماء فلاسفة طبيعيين » ( كما ورد في الفهرست لابن النديم ، ص ٣٥٧ س١٥ طبع مصر هكذا: فلوطينس) ، ولكن دون أى إيضاح آخر ؛ بلعرفوه بكُنية هي : « الشيخ اليوناني » ؛ وكان أول من تنبه إلى أن « الشيخ اليوناني » = أفلوطين هو هار بريكر (١) في تعليقاته على ترجمته الألمانية لكتاب « الملل والنحل » للشهرستاني ، ووافقه على هذا الرأى رينان (٢) مع شيء من التحفظ ، وديتريصي (٣) بغير تردد ؛ وأخيراً روزنتال (٤) في مقالات له في مجلة « أورينتاليا» Orientalia ( ج ۲۱ ص ٤٦١ — ص٤٩٢ سنة ١٩٥٢ ؛ ج ٢٢ ص ٣٧٠ – ص٤٠٠ ، سنة ١٩٥٣ و ج ٢٤ ص٤٢ – ص٦٦ ، سنة ١٩٥٥) ؛ أما الذين ذكروه من المؤرخين العرب بهذا الاسم الوصغي « الشيخ اليوناني » فهم : أبو سليمان السجستاني في كتاب « صوان الحكمة » ( مخطوط المتحف البريطاني شرقي ٩٠٣٣ ورقة ٢٨ ب و ١٠٩ ) والشهرستاني في « الملل والنحل » ( ج ٣ ص ٧٧-- ص٧٧ بهامش « الفصل » لابن حزم ، القاهرة ١٣٢١ )؛ ومسكويه في « جاويدان خرد » ( الحكمة الخالدة في نشرتنا ص ٢١٦ القاهرة سنة ١٩٥٢ ) ؛ ثم خصوصاً في مخطوط مجهول المؤلف ( برقم ٥٣٩ مارس شرقي في ا كسفورد). ثم خلطوا مع ذلك أخباره فجعلوه صاحبًا لذيوجانس الكلبي ( « صوات

Th. Haarbrücker: Religionsparthein und Philosophenschulen, übers.v. (1)
Th. Haarbrücker, 2. Band, S. 429, Halle 1850/1

E. enan: Averroès et l' Averroïsme. Paris 1861, p. 63, n.2 (Y)

Die Sogenannte Theologie des Aristoteles Aus dem Arabischen Übersetzt von (\*)

Fr. Dieterici, S. X, Leipzig 1883. Fr. Rosenthal: "Aš-šayh al-Yûnânî and (1) the arabic Plotinus Source", in *Orientalia*, Roma 1952, 53, 55.

الحَـكَمَة » ورقة ٢٨ س، ١٢٩ ؟ « جاويدان خرد » ص ٢١٦) ولم يذكروا شيئًا عن حياته ، على الرغم من عادتهم في التوسع في الحـكايات والأخبار عن الحـكاء اليونانيين .

فلم يكن عجباً أن تظل شخصية « الشيخ اليونانى » غامضة كل الغموض لا تكاد تبرز لها في أذهان العرب أدنى صورة : مَنْ هو ، وفي أيِّ عصر عاش ، و إلى أية مدرسة فلسفية ينتسب .

وهم من ناحية أخرى لم يعرفوا له كتاباً فيذكروه . فكتابه « التساعات » Ennéades قد لُخِّص -- مع تغيير في الترتيب وتوشّع في النص اتبغاء الإيضاح -- منه أجزاء من « التساعات » الرابعة والخامسة والسادسة ، وتألف من هذه الخلاصة الممزوجة كتاب أطلق عليه اسم « أثولوجيا أرسطاطاليس » . -- ومن هذا يبدو أنه نسب إلى أرسطوطاليس ، لا إلى صاحبة الحقيقي أفلوطين ؛ كما انتزع منه فصول أخرى أصبحت باسم : « رسالة في العلم الإلمي للفارابي » ، أي أنه نسب إلى الفارابي ، مع أنه في الواقع مستخلص من « التساع » الخامس من « تساعات » أفلوطين ؛ والشذرات الأخرى وضعت باسم « الشيخ اليوناني » كما في الشهرستاني وفي المخطوط المجهول المؤلف ( ١٩٥٥ مارش شرقي بأ كسفورد ) .

وكل هذا زاد من خفاء معالم أفلوطين ، مع أن أثره فى الفكر الإسلامى عامة لا يقل أبداً عن أثر أرسطو ، بل يزيد عليه فى تشعبه : إذ شمل الفلسفة والمذاهب الدينية ذوات النزعات الروحية الغنوصية ، وتغلغل فى ضمائر المفكرين المسلمين بطريقة لا شعورية كانت أعمق نفوذاً من ذلك المذهب المنطقى الجاف الظاهرى الذى كان لأرسطوطاليس (١) .

ولكن الباحثين الأوربيين منذ النصف الثانى من القرن الماضى قد تولوا هذه النواحى الغامصه فى أفلوطين عند العرب بالإيضاح .

۱ — فجاء هار بریکر<sup>(۲)</sup> أو لاً فاقترح أن رُبعداً « الشیخ الیونانی » الوارد ذكره

<sup>(</sup>۱) راجع عن تأثير « أثولوجيا » فى الفلسفة الإسلامية بحث كراوس بعنوان «أفلوطين عند العرب» من ۲۷۸ س و ۲۷۸ فى « مضبطة المعهد المصرى » ، القاهرة سنة ۲۹۱ بالقاهرة سنة ۲۷۹ س و ۲۲۸ داد داد العمد ال

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الموضع نفسه .

ونبذة عن مذهبه فى « الملل والنحل » للشهرستانى هو بعينه أفلوطين ، مؤسس الأفلاطونية المحدثة . وكان ذلك سنة ١٨٥٠ — سنة ١٨٥١ .

ح وفي سنة ١٨٥١ جاء فاشرو<sup>(۱)</sup> فقرر أن أفلوطين لا بد أن يكون قد تُر ْجِمَ إلى العربية . بيد أن رينان ( «ابن رشد» ص ٩٣ — ص ٩٤ ، تعليق ٢ ط ٢ باريس ١٨٦١ ؛ والطبعة الأولى سنة ١٨٥١) شك في هذا الأمر بعض الشك قائلاً «إن لدينا أدق المعلومات عن المؤلفين اليونانيين الذين ترجموا إلى هذه اللغة ( العربية ) ، وليس من بينهم أفلوطين . وهار بريكر ( ترجمة الشهرستاني ، ح ٢ ص ١٩٢ ، ص ٤٢٩ ) يظن أن المؤلف الذي يسميه الشهرستاني باسم « الشيخ اليوناني » ليس شخصاً آخر غير أفلوطين . ولكن أيًا يسميه الشهرستاني باسم « الشيخ اليوناني » ليس شخصاً آخر غير أفلوطين . ولكن أيًا ما كان صاحب هذا الاسم ، فن اليقيني أن الشهرستاني لم يعرفه إلا عن طريق مقتطفات ناقصة جداً » .

۳ — ثم جاء س . مُنك فى دراساته التى نشرت بباريس سنة ١٨٥٧ بعنوان « أمشاج من الفلسفة اليهودية والعربية » ( ص ٢٤٨ — ص ٢٥٩ ) فتناول كتاب « أثولوجيا » فى شىء من التفصيل لأول مرة ، و بنظرة نافذة أثارت كوامن المشاكل التى ينطوى عليها . ولهذا نورد طرفاً مما قاله فى هذا الصدد :

«حفظ لنا التراث العربى أثراً وردت فيه فلسفة الإسكندرية ، وخصوصاً فلسفة أفلوطين ، بتفصيلات عديدة ، ونجد فيه أحياناً فقرات أُخِذَتْ بنصها من « التساعات » . وهذا الأثرهو الكتاب المشهور « أثولوجيا » المنسوب إلى أرسطوطاليس ، وقد طبع لأول مرة في مستهل القرن السادس عشر في ترجمة لاتينية قامت على ترجمة عربية ترجع إلى القرن التاسع (٢) . وهانحن نورد هنا فقرات من هذا الكتاب وفقاً للترجمة اللاتينية والنص

Et. Vacherot ۱۸۰۱ ، باریس سنة ۱۰۰ الاسکندریة » ج ۳ ص ۱۰۰ ، باریس سنة ۱ ه ۲۰۰ الاسکندریة » (۱) الانتخان الاسکندریة » ج ۳ ص ۱۰۰ ، باریس سنة ۱ ه الاسکندریة » الانتخان الانتخان

<sup>(</sup>۲) في الهامش التعليق التالى: ظهرت الترجمة اللاتينية في روما سنة ۱۵۱۹ في حجم الربع ، تحت العنوان: Sapientissimi philosophi Aristotelis Stagiritae Theologia, sive Mystica philosophia secundum Aegyptios, noviter reperta et en latinum castigatissime redacta وهذه الترجمة لم تتم Pova de universis philosophia في المجموع الموسوم باسم Patrizio من رافنا Ravenna وجد في دمشق النص عن العربية مباشرة . والذي حدث هو أن Franciscus Roseus من رافنا Ravenna وجد في دمشق النص

العربى معاً، وهـذا النص العربى مخطوط فى المكتبة الأمبراطورية ( المكتبة الأهلية بباريس فيا بعد)، وهذا النص العربى يختلف اختلافاً بيناً عن النص العربى الذى على أساسه قامت الترجمة اللاتينية ». ومن كلام مُنْك هذا يتبين:

(1) أنه كان أول من تنبه إلى أن كتاب « أثولوجيا أرسطاطاليس » يتضمن « فقرات بنصها » من « تُساعات » أفلوطين . ولو أنه دفع البحث في هذا الباب لا نتهى إلى ما سينتهى إليه قالنتين روزه في سنة ١٨٨٣ — وسنتحدث عن هذا بعد قليل — من بيان أن الكتاب كله منتزع من « تساعات » أفلوطين ، وليس فقط بضع « فقرات » . ولكن فضله لا ينكر على كل حال في هذه الإشارة الموجّهة .

(ت) أنه كان أول من تنبّه إلى وجود خلاف « محسوس جداً » très sensiblement

العربى لهذا الكتاب ، فكلف موسى روباس أو أروباس Moïse Rovas ou Arovas وهوطبيبيهودى — العربى لهذا الكتاب ، فكلف موسى روباس أو أروباس Micolaus Castellani de Faenza من قبرس — بترجته إلى الإيطالية . وبحسب هذه الترجة الأولية الم التبنية ؟ وهذه الترجة اللاتينية قدمها Fransiscus Roseus إلى البابا ليون العاشر بوصفها من أهم مؤلفات أرسطوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع Biblioteca Graeca, الم مؤلفات أرسطوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طوطاليس وما فيها من آراء يتفق مع الإنجيل (راجع طولاً للاتينية كاللاتينية كاللاتينية وهذه اللاتينية كاللاتينية كاللاتينة كاللاتين

« والمترجم الأول — موسى أروباس — قد ترجمه إلى اللغة العبرية ، كما قال هو نفسه في حاشية كتبها بخطه نجدها في مخطوط عبرى بالمسكتبة الامبراطورية (fonds de l'Oratoire, No 121) وهذا المخطوط يتضمن أيضاً شرحاً على كتاب « الأخلاق » لأرسطو ، قام به ربى يوسف بن شمطوب الذي انتهى من شرحه هذا في ٢٠ مارس سنة ٥ ٥ ١٤ بمدينة اشقوبية ( بأسپانيا ) . وفي ختام مقدمته ، يقول الشارح عن « أثولوجيا أرسطوطاليس » ما يلى :

« يقول المحدُّون من العلماء أنه وجد فى مصر كتاب لأرسطوطاليس ، رجم فيه عن قوله بقدم العالم وعن سائر الآراء التى تناقض مذهب موسى ؟ ويقال إن شمعون العادل هو الذى جعله يرجع عن أقواله » « وفى الهامش نجد الحاشية التالية ( وقد أتحمت - تخميناً - بعض الحروف والسكلمات التى قطعت أثناء التجليد ) :

« يقول من قرأ فى هذا الكتاب ، موسى بن يوسف أروباس : وقع الأصل العربى لهذا الكتاب ببن يدى أثناء مقامى بدمشق ، فترجمته إلى اللغة المقدسة ؛ ومن الحق أن أرسطو قد رجم فيه عما ينافى شريعتنا المقدسة من مذهبه . وقد ألفه (أرسطو) عند نهاية حياته ونحن نعترف بحجيته ، وقد وسمه باسم كتاب « أثولوجيا » ومعناه : « بحث فى الإلهيات » ... وفيه أسرار الحكمة وغوامض الفلسفة ، ويتألف من ١٤ مقالة » .

« وفى ورقة ه ٤ ب من مخطوطنا هذا ، ينقل موسى أروباس فقرات بالعبرية من أثولوجيا أرسطوطاليس المزعوم هذا » .

على حد تعبيره - بين النص العربى الوارد فى مخطوط المكتبة الأهلية بباريس (أول ترقيم : ٩٩٤ ، ثانى ترقيم : الملحق العربى رقم ١٣٤٣ ؛ الترقيم الثالث وهو الحالى : ٢٣٤٧ عربى )و بين النص العربى الذى عليه قامت الترجمة اللاتينية . وهذه مشكلة لها كل خطرها كا ستعرف عما قليل .

ولو أن ديتريصى تنبّه إلى الإشارة الأولى لمُنْك لجاء عمله متقناً ، ولوفر على الباحثين التالين مجهودات عديدة ؛ فكان لابد أن ننتظر سنة ١٩٥١ ليقوم اشڤيتس Shwyz ببيان تفصيلى للمواضع المتناظرة بين « أثولوجيا » و بين « النَّساعات » .

وقد قام ديتريصي بنشر النص العربي وفقاً لثلاث مخطوطات هي :

- (۱) برلین برقم ۷۷۱ اشپرنجر Berliner Bibl. Spr. 741 وقد افترض تاریخه حوالی سنة ۱۰۰۰ هـ .
- (ت) باريس الملحق العربى رقم ١٣٤٣ ، وتاريخه ١٦ ربيع سنة ٩٣٤ (كذا!) فى خراسان . ولم يستفد منه عادةً إلا فى المواضع التى بها مناقص فى مخطوط برلين الذى اعتمده أساساً.
- (ح) نسخة نسخها له تلميذه مرتضى گولى خان عن نسخة كانت موجودة فى وقف تبريز.

وأولها قد جعله أساساً لأنه خيرها ، ولو أنه مع ذلك قد لعبت به الحشرات فتركت فيه خروماً أكلها عن طريق المخطوطين الثانى والثالث ، فضلاً عن أنه عديم الشكل ، بخط فارسى صغير ، يحتمل عدة تأويلات في القراءة .

ثم نشر النص العربي بالعنوان التالي:

Die sogenannte Theologie des Aristoteles, Aus Arabischen Handschriften zum ersten Mal herausgegeben von Dr. Fr. Dieterici, Professor an der Universität Berlin

Leipzig, J.C. Hiniricks' ۱۸۸۲ مکتبة هنرکس سنة sche Buchhandlung, 1882

ورؤوس المسائل الواردة فى أوائل الكتاب قد نقلها ديتريصى فى نشرته إلى نهاية الكتاب (ص ١٧١ — ص ١٨٠) و يستغرق النص العربي ١٨٠ صفحة تصاف إليها مقدمة بالألمانية فى ست صفحات ، ختمها بالتاريخ « شارلو تنبورج فى أكتو بر سنة ١٨٨٢ » .

وفي السنة التالية — سنة ١٨٨٣ — نشر له ترجمة ألمانية في لييتسك بعنوان :

Die sogenannte Theologie des Aristoteles, aus dem Arabischen übersetzt. Leipzig, 1883

وَكَانَ دِيتَرَ يَصِي قَدْ تَنَاوِلَ ﴿ أَتُولُوجِيا ﴾ بالبحث قبل ذلك في الأبحاث التالية :

- «Die Theologie des Aristoteles», in ZDMG,XXX (1877), (1) p. 117—126.
- «Sur les études philosophiques des Arabes au Xe siècle», (الله عنه المؤتمر الرابع الدولى للمستشرقين المنعقد بفلورنسه في ١٨٧٨/٩/١٤ ، ونشر في فاورنسه سنة ١٨٨٠ .
- «Ueber die sogenannte Theologie des Aristoteles bei den (>)
  Arabern», in Abhandlungen und Vorträge des V ten internazionalen
  Orientalistencongresses, Berlin 1882, II, 1, S. 3—12

ولكنه لم يأت في هذه الأبحاث كلها بجديد يوضّح حقيقة كتاب « أثولوجيا » .

٥ — وإنما بدأ البحث الجدّى في حقيقة هذا الكتاب لما أن ظهرت ترجمة ديتريصي الألمانية . فقام فالنتين روزه Valentin Rose بالتعريف بهذه الترجمة في « المجلة الألمانية لنقد الكتب » Deutsche Literatur-Zeitung (سنة ١٨٨٣ ، عود ١٨٨٣ — ٨٤٦) فلاحظ ، مع الدهشة الشديدة ، أن كتاب « أثولوجيا أرسطوطاليس » هذا ليس شيئا آخر غير ترجمة موسَّعة paraphrase يتفاوت حظَّها من الدقة وحسن الفهم للأصل وهذا الأصل هو المتساعات الرابعة والخامسة والسادسة من « تساعات » أفلوطين ! ومن هنا رأى — وهو الحجَّة في اليونانيات و بخاصة ما يتصل بأرسطو المنحول — أن لهذا الكتاب فائدة أخرى لا شك فيها تتعلق بتحقيق نص كتاب « التساعات » في اليونانية ، كما تتصل باستمرار تأثير أفلوطين طوال العصور الوسطى . ولهذا راح — « بسرعة عاجلة » على حد تعبيره — يضع لوحة للانفاقات بين ميام كتاب « أثولوجيا » و بين نظائرها في « التساعات » دون استقصاء للانفاقات بين ميام كتاب « أثولوجيا » و بين نظائرها في « التساعات » دون استقصاء

ولا تفصيل ، لأن الأمركان أمر اكتشاف مفاجي سريع أراد إعلانه بمناسبة ظهور هذه الترجمة ، فلم يكن المجال متسعاً لهذا العمل التفصيلي السكامل . ولسكن له الفضل — على كل حال — في إثبات هذه اللمحة التي رفّت في ذهن مُنْك من قبل وما لبثت أن اختفت وأصبح من الثابت منذ الآن — أعنى منذ سنة ١٨٨٣ — أن كتاب « أثولوجيا وأرسطاطاليس » ما هو إلا تلخيص لبعض « تساعات » أفلوطين . وكان على الباحثين بعد ذلك أن يبينوا بالتفصيل ما هي المواضع المتناظرة بين « أثولوجيا » و بين « التساعات » ، وأن يفيدوا من الواحد في تحقيق نص الآخر . هذا وقد أكد روزه أنه «لا مجال للقول بوجود وابة مختلفة للنص العربي » (عمود ١٨٤٥) .

۳ وهـذا العمل المطلوب لم يفعله الباحث التالى لديتريصى و روزه ، وأعنى به اشتينشنيدر الذي تناول كتاب « أثولوجيا » بالبحث في موضعين :

(١) الأول في كتابه : « الترجمات العبرية في القرون الوسطى » ، برلين سنة ١٨٩٣

M. Steinschneider: Die hebräischen (۲٤٥ س – ۲٤٤ س) ۱۳۰ §

Uebersetzungen des Mittelalters. Berlin, 1893

(ت) والثاني في كتابه «الترجمات العربية عن اليونانية» § ٣٩ (٦٣) (= « النشرة

المركزية لشئون المكتبات » كراسة ١٢ ، ليبتسك سنة ١٨٩٣) ص ٧٧ وما يليما .

Die Arabischen Uebersetzungen aus dem Griechischen, Leipzig 1897

(= Cetralblatt für Bibliothekswesen, Beiheft XII, Leipzig 1893)

وفى البحث الأول من هـذين نقل ما أورده مُنك فى الحاشية التى ترجمناها من قبل (ص ٣ تعليق٢) مما يتصل بالترجمة اللاتينية . ثم نقل عن هانبرج (١) أن الترجمة اللاتينية طبعت سبع مرات ، وأن الترجمة اللاتينية التى قام بها بطرس القسطلاني Petrus Castellani من الترجمة اللاتينية التى قام بها بطرس القسطلاني Faenza وطبعت في روما سنة ١٥١٩ نادرة جداً ؛ وقد أعيد طبعها في فر ارا Ferrara

<sup>«</sup> بعثه بعنوان « حول الكتاب الأفلاطوني المحدث: أثولوجيا أرسطاطاليس » ، ظهر في المحدث : أثولوجيا أرسطاطاليس » ، ظهر في المحات أكاديمية باڤاريا الملكية » ، قسم الفلسفة ، ج ١ ( سنة ١٨٦٢ ) ص ١ ص ١٠ ص ١٨ طلسوت : "Ueber das neuplatonische Werk: Theologie des Aristoteles", in Sitzungsberichte der Königlischen bayerischen Akademie, phil. Classe, I (1862), p.1—12.

سنة ١٥٩١ ، والبندقية سنة ١٥٩٣ ، وفرنكفورت سنة ١٥٩٣ . وقد قام جاك شار پنتييه Jacques Charpentier بتصحيح اللغة اللاتينية لهـذه الترجمة ، وكان ذلك على حساب أمانة الترجمة ودقّتها فكان عمله هذا بمثابة Umarbeitung ( = صياغة جديدة ، تنقيح كامل ) ، وقد ظهر في باريس سنة ١٥٧١ ، وأعيد نشره في طبعة « مؤلفات أرسطو » ( دون الحواشي التي وضعها شار پنتييه ) بباريس سنة ١٦٢٩ ( ج ٢ ص١٠٣٥ ومايتلوها ). و سنة ١٦٣٩ ( ج ٤ ص ٦٠٣ وما يتلوها ) . والترجمة اللاتينية ، حتى في الطبعة الأولى ، قبل تصحيح شار پنتييه ، تختلف عن المخطوطات العربية المعروفة ( و يظهر أن أصلها مفقود ) لا في التقسيم فحسب ( ١٤ ميمر ، وفي العربي ١٠ ) ، بل كما يرى هانبرج ( ص١٥ ) لعبت الترجمة اللاتينية بالأصل لعباً كبيراً حتى استحالت أحياناً إلى تلخيص موسَّع ، وكثيراً ما تبدُّل في الأفكار تبديلا جوهرياً ، كوضعها « الأنبياء » مكان « الحكماء الأقدمين » . و يرى روزه ( عمود ٨٤٥ ) أن الخلاف جوهرى بعد الميمر الثامن . وقد أُ قِحْم في الميمر العاشر فصل طويلٌ مسيحي النزعة يتناول الله وكلة الله والعقل الفعّال والعقل المنفعل . كذلك نرى في الميمر الشاني عشر من الترجمة اللاتينية أن الموضع 14 ك وغيره غريب . ولهـذا فإن الترجمة اللاتينية تزييف صنع للاتفاق مع الاسكولائية الكَنسية . ولا مجال للقول بوجود « رواية مختلفة » للنص العربى نفسه ، كما زعم مُنْك ( « أمشاج » ص٢٤٩). كما أن موسى رو باس لا ذنب له فى الأمر ( رغم الأخبار التي أوردها عنه مُنْك ص٢٥٠ ، ص ٢٥٧ ). وفي الكتاب العاشر من الترجمة اللاتينية يظهر الخلاف بين اللاتينية والأصل العربی علی أجلی صورة ( قارن العربی ۱۰۶ — ۱۱۰ فی دیتربصی [ = ۱۰۷ — ۱۱۳ فى نشرتنا هذه ] ، والترجمة الألمانية ١٠٥ — ١١١ ، بالفصل ١٤ ــ XC, 1 فى اللاتينية ) ؛ لكن موسى يشهد هنا على وجود الفصل الخامس .

ومن هذا التلخيص لما أورده اشتينشنيدر في بحثه الأول هذا يتبين أنه اكتنى بتلخيص ما قاله مُنك ثم هانبرج ، ولم يضف إليه إلا توكيداً أثبتت الأبحاث المقبلة بطلانه وهو توكيده عدم وجود « رواية مختلفة » للنص العربي كما توسم ذلك مُنك بلوذعية خارقة ، وزعمه أن الترجمة اللاتينية « تزييف صُنيع للاتفاق مع الاسكولائية الكنسية » . فهزاعم اشتينشنيدر

هنا ستذروها رياح الاكتشافات الجديدة بعد ذلك بقرابة أر بعين عاماً .

أما في البحث الثاني فيستعرض ما قاله فنرش (ص ٢١٢) حينما أراد قراءة كلة «أثولوجيا»: «أبولوجيا» والمحالية المحالية المحالية المولوجيا» والمحتددة المحالية المح

وعرّج بعد ذلك على تأثير الكتاب فقال إن الفارابي و إخوان الصفاذ كروه واقتبسوا منه ، كما نقل عنه بطريق غير مباشر موسى بن عزرا (حوالى سنة ١١٣٨ في أسبانيا). وذكر أن مُنك وجد آثاراً لهذا الكتاب في فلسفة ابن جبرول (يهودى أسباني في القرن الحادى عشر) وفي الترجمة العبرية للقصة الفلسفية : « ابن السلطان والدرويش » لابراهام بن حسدي (القرن الثالث عشر) التي لم يكشف أصلها العربي بَعْدُ . ويذكر ابن سبعين في مهاسلاته مع فردريك الشاني ملك صقلية — وهو يسرد كتب أرسطوطاليس الإلهية — خسة كتب ، من بينها « أثولوجيا » . ثم يحتم الفصل بقصة الترجمة اللاتينية كما أوردها مُنك وأشرنا إليها ونحن نلخص البحث الأول لاشتينشنيدر .

ومن هـذا العرض لبحثى اشتينشنيدر يتبين أنه لم يَخْطُ بالبحث في حقيقة كتاب « أثولوجيا » خطوة جديدة ؛ وعمله عادة تحصيلي جمعي ليس فيه اكتشاف ولا إعمال ذهن .

٧ – ولا بد أن ننتظر سنة ١٩٣٠ لنعثر على جديد فى هذا الموضوع . أما فى الفترة ما بين سنة ١٨٨٣ وسنة ١٩٣٠ فلم يكن ثم إلا تكرار وتلخيص للأبحاث السابقة كما فعل اشتينشنيدر أو توجيه البحث فى الكتاب إلى ميدان آخر هو ميدان السريانيات ، على زعم أن للكتاب أصلاً سريانياً هو الذى ترجم إلى العربية . ومن الذين ساروا فى هذا الاتجاه بَوْمشترك أصلاً سريانياً هو الذى ترجم إلى العربية . ومن الذين ساروا فى هذا الاتجاه بَوْمشترك أصلاً سريانياً هو الذى ترجم إلى العربية .

A. Baumstark في بحث صغير له بعنوان : « في التاريخ الأول لكتاب أثولوجيا أرسطاطاليس » (في «مجلة الشرق المسيحي» ج ٢ (سنة ١٩٠٢) ص ١٨٧ – ص ١٩٠١) انتهى فيه إلى القول بوجود أصل سرياني للترجمة العربية عنه قامت . أما السرياني الذي قام بوضعه أو ترجمته فهو إما أن يكون يوحنان الأفاى (٢) – وكان راهباً يظن أنه درس في دير شمعون العمودي في تلنشين ، وله نضال شهير مع فيلوكسينوس، ودرس الطب والمنطق في دير شمعون العمودي في تلنشين ، وله نضال شهير ألف كار الأفلاطونية المحدثة بصبغة مسيحية في الإسكندرية ؛ ووضع كتاباً حاول فيه صبغ الأفكار الأفلاطونية المحدثة بصبغة مسيحية ويلعب فيه ملكيصدق و إبراهم دوراً رئيسياً ؛ و إما أن يكون سريانياً آخر قريب الشبه بيوحناً ن الأفامي في الاتجاه الروحي .

\* \* \*

۱۹۳۰ عنما خطا البحث فيما يتصل بالترجمة اللاتينية خطوة جبّارة فى سنة ١٩٣٠ حينما كتب ا. بور يسوف مقالا بالروسية فى مجلة الاعتمال العربى الترجمة (1930) (ج٥، سنة ١٩٣٠ ، ص ٨٣ — ص ٩٨) بعنوان: « الأصل العربى للترجمة اللاتينية لكتاب أثولوجيا أرسطاطاليس».

ونظراً إلى أهمية هـذا البحث ، ولأنه بالروسية وهي لغة يقل من يعرفها عدا أهلها ، رأينا لزاماً علينا أن نلخّص مضمونها تلخيصاً شاملا:

\* \* \*

### (١) بدأ فذكر عنوانات الكتاب:

۱ — فى نشرة ديتريصى: «كتاب أرسطاطاليس الفيلسوف المسمى باليونانية أثولوجيا .

<sup>(</sup>۱) وراجع له أيضاً : « تاريخ الأدب السريانى » ، س ۱۹۷ ، بون سنة ۱۹۲۲ ( وهو يتكلم عن يوحنا الأفاى ) ؟ ثم « الآداب المسيحية فى الشرق » ليبتسك (بجموعة جوشن Göschen) سنة ۱۹۱۱ ج ۱ ص ۷۰ .

<sup>(</sup>۲) راجع عنه : بومشترك « تاريخ الأدب السرياني » ص ۱۹۹ — ص ۱۹۷ ؟ ثاودورس بركوني ج ۲ ص ۱۹۳ (۲: ۲۰۰ وما يليها).

۲ فی « الفهرست » ( فلوجل ص ۲۵۲ ) ، الفارابی ( رسائله نشرة دیتریصی ۲ ) ، القفطی ( نشرة لپرت ص ٤٢ ) : « کتاب أثولوجیا » .

" — فى « رسائل إخوان الصفا » (المختصر الذى نشره ديتريصى ص ١٢١): «كتاب الثالوجيات »:

ع — فى « حاجى خليفه » ( نشرة فلوجل ٥ : ١٣٨ تحت رقم ١٠٤٠٩ ) « كتاب القلول على الربو بية » ، وفى موضع آخر ( ٥ : ٦٦ برقم ١٠٠٠٥ ) : « كتاب الثالوجيا » . (ب) ثم أشار إلى ترجماته اللاتينية :

- 1) Petrus Nicolaus Faventinus (Castellani): Sapientissimi philosophi Aristotelis Stagiritae Theologia, sive mystica philosophia secundum Aegyptios noviter reperta et in latinum castigatissime redacta. Roma 1519. In.4°, car. goth.
- 2) Franciscus Patricius: Mystica Aegyptiorum et Chaldaeorum a Platone voce tradita ab Aristotele excepta et conscripta philosophia, Ferrara 1591
- 3) Jacobus Carpentarius (Charpentier): Aristotelis libri XIV de secretiore parte divinae sapientiae secundum Aegyptios. Paris 1571, ex Officina J.Du Puys, In-40, 1504

(ح) ذكر رأى روزه Rose ( الوارد في DLZ, 1883 عمود ۸٤٣ وما يليه ) ، وتوكيده ( الموضع نفسه ، عمود ٨٤٥ ) أنه « لامجال للقول بوجود رواية مختلفة للنصالعر بي» von einer «verschiedenen Recension» des Arabischen Textes selbst ... kann keine Rede sein.

ولكن بوريسوف وجد هذه الروابة المختلفة في هذه الشذرات التي تتفق تمام الاتفاق مع الترجمة اللاتينية . وهي مأخوذة من مجموعة Firkowitsch وترجع إلى ثلاثة مخطوطات مختلفة ، وهي مكتوبة بحروف عبرية ، لكن يلوح أن إحداها نسخت عن مخطوطة بحروف عربية خالية من النقط .

وهنا يورد بور يسوف (من ص ٩٠ – ص ٩٤) فقرتين ويقارن بينهما و بين نظائرها في الترجمة اللاتينة وفي رواية نشرة ديتريصي ( مع ذكر الحواشي الواردة في المخطوطة ) :

D دیتریصی ( ۲۶ : ۱۱ ) ( = ص ۳۷ س ۱۵ ومایلیه فی نشرتنا هذه )

ولا حاجة إلى معرفتها لأنه عـلة فيها وهى معاولاته كلها . فإذا كانت فيه لم يحتج إلى معرفتها . وكذلك النفس تجهل معاولاتها بالنوع الذى ذكرناه آ نفاً ولا تحتاج إلى معرفة شيء من الأشياء إلا إلى معرفة العقل والعلة الأولى ، لأنهما فوقها إلخ .

### اللاتينية L (\*)

... Neque harum scientia indiget: quia ut a sapiente dictum earum causa est, omnes in se continens. Summus opifex omnia in intellectu conservat, quae certo ordine in animum eduxit, per medium intellectum: et in naturam, per animum: in mundum vero hunc, per utrumque, donec ventum ad singula.Cum vero Deus intellectum procreaverit, hicque rerum causa sit: consequutione quadam efficitur, Deum rerum omnium esse opificem, nec earum scientia indigere. Quas si intellectus

Quas si intellectus ignorat, eo certe ignorat, quod illas ex nihil primo non procreavit. Sicut et earundem Deus scientiam habet, quia illarum est opifex. Atque intellectus eas ignorare dicitur, quas in se ipsis non

(٣) في المخطوط: لم يحتاج

المخطوطة الجديدة A ولاحاجة به (١) إلى معرفتها (٢) لأنه علَّة فيها ، وهي معاولاته كلها . فإذا كانت فيه لم يحتج (٣) إلى معرفتها . وهذا كا ذكر الحكيم أن الله تعالى بذرالأشياء كلهافي العقل فهو بخرجها دائمكا في النفس بلا واسطة ، وفي الطبيعة بواسطة النفس، وفي العالم بواسطتهما في شيء شيء إلى أن ينتهي إلى الجزئيات. فإذا جعل الله تعالى الدةل علَّة الأشياء فهو علَّتها ومحيط بهـا والأشياء كلتما فيه لأنها معلولاته (١) ، فلم يحتج إلى معرفتها ، و إنما جهله بها من حيث أنه ليس عبدعهاو فاعلها لامن شيء . إ والأول الحق يعرفها حق

<sup>(</sup>١) يعنى بالعقل . (٢) يعنى إلى معرفة الأشياء .

<sup>(</sup>٤) فى المخطوط : لأنه معلولاتها .

<sup>(\*)</sup> ص ١٤ ب وما بعدها من ترجة كإربنتييه اللاتينية بباريس سنة ٧١ .

cognoscit sicque in eodem essentiae cognitio, quemdam est ignoratio si cum Dei cognitione conferatur. Non enim cum se talem qualis est, cognoscit, omnino in ignoratione versatur : (qui enim hoc dici potest, cum ipse sit idem cum scientiis et iis rebus quae sciuntur : et quemadmodum antea dictum est, animus per hunc contemplatur?) sed hoc tantum afferimus, eius ! scientiam ignorantiam quandam esse, si ex rerum omnium opifice spectetur. Quomodo animus cum intellectu comparatus id ignorat cuius causa est. alioqui primo rerum omnium opifice, ut superiore, non indigeret etc...

معرفتها من حيث هو فاعلهاوموجدها . فالعقل بجهل عندعلمه مهاو كذلك <عـلم<sup>(۱)</sup>> العقــل مبدع ذاته. فأمامعر فته (٢) بما هو من حيث هو — فلیست<sup>(۳)</sup> بجهل.وکیف يكون ذلك جهلا وهو سائر المعارف و به يعرف من عرف شيئاً! فهوالعلم وهو العالم وهو المعلوم كما قلنا آنفاً . وإنما قلناإن معرفته جهل بالإضافة إلى علم مبدعه ومبدع علمه . وكذلك النفس تجهـل معلولاتها بالنوع الذى ذكرنا آنفاً ، أعنى بالإضافة إلى العقل فلا تحتاج إلىمعرفة شيء من  $|\dot{V}^{(1)}| > |\dot{V}^{(1)}|$ معرفة العقلوالعلة الأولى لأنها فوقها وعلَّتها الخ .

<sup>(</sup>١) ناقصة فى المخطوط .

<sup>(</sup>٢) المخطوط: معرفتها .

<sup>(</sup>٣) فى المخطوط : فليس .

<sup>.(</sup>٤) 'ناقصة فى المخطوط .

Dieterici (122:7sqq)

( = ص ۱۲۲ ، س ۱۰

وما يليه هنا)

فالإنسان إذن هو النفس ، لأنه مالنفس یکون هو ماهو ، و یها صار ثابتاً دائماً،و بالجسم صار فانيا فاسداً ، وذلك لأن كل جرم مركب، وكل مركب واقع تحت الأنحلال والفساد، وكل جسم إذن منحلٌّ واقع تحت الفساد.

L (= p. 105 b, tr. Charpentier) A

... Quare etiam ipse animus est: vere corpore autem indisicut artifex get, instrumento. Nec tamen hoc intereunte. ipse interit. Corpus autem animi instrumentum esse dicitur: quia ut artifex indiget instrumentis ad opus accomodatis, verbi gratia, faber securi, sutor acu, nessor falce, nauta remo: sic animus aptum corpus sibi expetit in quo sit, animique facultates, partes corporis organicas, in quas ipse influit. Id vero ita esse ex eo intelligi potest, ·quod animus in suis facultatibus corporeis temperationem sequitur. quidem eius actiones manifestam veritatam recipiunt, corpore quavis de causa ut ab aegritudine,

. . . فالإنسان إذن هو النفس بالحقيقة لأنه كون بالنفس هو ما هو ، و بها صار ثابتاً قائمًا ، وبالجسم صار فانياً واقعاً تحت الفساد، وذلك لأن كلجرم مركب وكل مركب واقع متحت الانحلال والفساد. وكَذلك آلة كل صانع ، وليس فساد الآلة (١) لفساد مستعملها. والذي أيبين أن النفس كالصانع والجسم بجميع أعضائه آلة(٢) أن آلتُها مضاهية لها لأن كل صانع إنما يصنع بآلةٍ مشاكلةٍ لمصنوعه ، و محسب ملاءمة صناعته : فالنحار ينحر مآلة مشاكلة لصناعته كالقدّوم والمنشار ، والخياط بخيط بآلة ملا عد اصناعته كالابرة والمقراض، والحصَّاد يحصد بآلة مشاكلة للحصد كالمنجل (٣) ، والملاّح يعمل بالسكان والمقاذف — وكذلك النفس: لما كانت مستعملة للبدن استعمال الصانع

<sup>(</sup>١) في المخطوط: موجب ( التصحيح من عندنا ) .

<sup>(</sup>٢) في نشرة بوريسوف يضيف: [ يبين أيضاً ].

immutato. Cortra que multa corpori accidunt propter animmum eodem ut instrumento utentem ut tristitia, metus, cupiditas, laetitia, dolor. Quare inter ea affectionum communicatio et commitationis quaedam vicissitudo. indicant corpus aptum esse oportere ad serviendum animo dominant. Idque amplius ex eo etiam intelligitur, quod animali aliquo, sicut accidere solet intereunte. munquam alterum ex orietur cui idem animus accomodari posuit : ut cuivis animali animus proprius insit: non autem retro commeando, cuivis animo subiectum sit proprium animlis

لآلته فحسمهامشاكل لها. ولذلك قيل إن قوى النفس تابعة لمزاج البدن، فر عاكانت (١) الأفكار بالعقول تابعة لبعض أحوال البدن ، كما نرى من أحوالها عند العوارض والأمراض فيظهر التغير في أفعال النفس تحسب تغير البدن . وكذلك تعرض للجسم أفعال كثيرة بسبب(٢) النفس مثل الحزن والخوف والعشق واللذة 'والغم" . فلما كان كل واحد منهما يشارك صاحبه غندنزول الآفات ويكون كل واحد منهما سبباً لنزول الأثر الذي نزل به – دَلَّ على أن كل جسم ملائم النفس التي (٣) تستعمله . ويتضحذلك عند حدوث ما محدث على المجرى أنه لم يتولّد قط ماصورته صورة حيوان ما ونفسه نفس غيره من الحيوان . لكنه إذا كان الجسم جسم الحيوان فنفسه

<sup>(</sup>١) في المخطوط : كان .

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: لسبب.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: الذي .

corpus. Nam quia praeparato corpori animum respondere necesse est, idcirco temperationem eius non eandem esse oportet in animoso et timido: quemadmodum non eadem sunt ferramenta fabri et sutoris etc...

دائما نفس ذلك الحيوان بعينه . وكذلك إذا كانت نفس جنس من أجناسه فجسمها (۱) لا محالة جسم ذلك الحيوان . فيجب ضرورة متى كان الجسم بحال من الأحوال أن تكون النفس بحال مشاكلة له . - فقد تبين أن الأجسام وأعضاء ها يجب أن تكون مشاكلة لما عليه أحوال (۲) النفس وأن الميئة (۳) التى يعمل منها الشجاع يجب أن تكون غير الآلة التى يعمل منها الجبان، كان الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر الآلة التى ينجر بها غير الآلة التى ينجر الآلة

(٤) و يرى بور يسوف أن هـذه الرواية الواردة في هذا المخطوط هي الأصيلة ، وأن الرواية الأخرى الواردة في نشرة ديتريصي ليست إلاّ رواية صنعت وفق أغراض ولاستعال جمهور المسلمين .

(هـ) هذه الشذرات توجد فى المجموعة الثانية من مجاميع فركوڤتش Firkowitsch ، وتتألف من ثلاث شذرات أهمها الشذرة رقم ١١٩٨ (مجموعة أو سلسلة جديدة ) وتشغل ١١٧ ورقة مقاس ١٩ ×١٣ سم مسطرتها ١٥ . ويوجد ٧٠ حاشية تقريباً .

والشذرة الثانية برقم ١١٩٧ (سلسلة جديدة) ، وتشغل ١٦ ورقة مقاس ٥٦٣×٢٢ سم

<sup>(</sup>١) في المخطوط: فجسمه .

<sup>(</sup>۲) يريد بوريسوف إضافة « < من > أحوال » - ولا داعى له .

<sup>(</sup>٣) كذا ! ولعلها : الآلة .

والمسطرة بين ١٥ و ٢٢ سطراً . وهذه الفقرة تبدأ من منتصف المقالة التاسعة من الترجمة اللاتينية .

والشذرة الثالثة برقم ٢١٧٣ ( تبعاً لفهرست جرجڤى ) وتشغل ١٧ ورقة ، وفى الورقة ٢٠ سطراً .

وفى عزمنا أن ننشر هـذه «الرواية » المختلفة لنص « أثولوجيا أرسطاطاليس » بمجرد حصولنا على صورة شمسية منها أرسلنا فى طلبها منذ عدة أشهر ولما تصل ، ضمن الجزء الثالث من « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » .

ومن هذا كله قد ثبت ما يأتى:

- (۱) أن الترجمة اللاتينية تقوم على نص عربى روايته تختلف عرب النص التقليدى الشائع « لأثولوجيا » و بهذا بطلت مزاعم اشتينشنيدر وروزه حينما أكدا أنه « لا مجال المتحدث عن رواية مختلفة للنص العربي » ؛ وتأيد الفرض اللامع الذي أوحى به منك .
- (س) أن اختلاف الروايتين للنص العربي يثير المشكلة من رأسها ، مشكلة كتاب « أثولوجيا » : أى الروايتين أصح ؟ وما السبب في هذا الاختلاف ؟ و إلى من ترجع كاتاها ؟ وهل صيح ما يزعمه بور يسوف من أن الرواية الثانية المتفقة مع الترجمة اللاتينية هي الأصيلة ، وأن الرواية الأولى التقليدية صيغت حتى تتفق و نوازع جمهور المسلمين ؟

كل هذه مشاكل جديدة يثيرها اكتشاف بور يسوف للرواية الأخرى ، وكأن مشاكل الكتاب — بعد أن ظننّا أننا تقدمنا في حلها شوطاً واسعاً طويلا — قد عادت إلى بداية الأمر من جديد!

ومن الواضح أننا لن نستطيع أن ندلى برأى فى المسألة قبل أن ننشر هــذه الرواية المخالفة — فإلى أن يتيسر لنا ذلك نرجى البحث فى الموضوع من هذه الناحية .

وعلى كل حال فقد فتح بور يسوف أتجاها جديداً للبحث في مشاكل كتاب « أثولوجيا أرسطاطاليس » .

 ٩ - وثم أنجاة آخر فتحه ياول كراوس في بحث (١) قدّمه إلى المعهد المصرى بجلسة ٧ أبريل سنة ١٩٤١ ، ثم نشره في « مضبطة المعهد المصرى» (ج ٢٣ فصل سنة ١٩٤٠ --سنة ١٩٤١ ) وقال في تقديمه إنه تلخيص لبعض الأبحاث التي ستكون موضع كتاب تأخر طبعه للظروف الحالية ، يعنى ظروف الحرب . وعنوانه : « أفلوطين عند العرب ، ملاحظات على شذرة جديدة من الترجمة الموسّعة العربية للتَّساعات » ( من ص ٣٦٣ إلى ص ٣٩٥ من « مضبطة المعهد المصرى » ) . وقد انتحر ياول كراوس في سبتمبر سنة ١٩٤٤ قبل أن يتمكن مر إخراج هذا الكتاب الذي وعد به ؛ ولم نجد في أوراقه بعد وفاته – وهي محفوظة بالمعهد الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة — ما يدل على أنه أنجز هذا الكتاب الموعود . ولعل انشغاله بمسألة الشعر العبرى في أسفار الكتاب المقدّس هو الذي صرفه عن هذا الميدان الذي كان خليقاً أن يأتي فيه بالأبحاث المتازة الخصبة . فـكأن نظرية الشعر العبرى في الـكتاب المقدس – تلك النظرية الوهمية التي اندفع فيها بكل حماسة و بغير تحفُّظ ولا أناة — قد كانت لمنةً مزدوجة : أصابته في صميم حياته ، إن صح ما يقال إن إخفاقه في إثباتها كان من دواعي ضيقه بالحياة مما دفعه إلى الأنتحار ، و إن كنا نحن لسنا من هذا الرأى بل نرى أن انتحاره كان لأسباب سياسية عنيفة ؛ وأصابته في عمله العملي في ميدان الترجمات العربية عن اليونانية ، و بخاصة ما اتصل منها بالأفلاطونية المحدثة .

في هذا البحث يكشف باول كراوس — بعد أن استعرض استعراضاً سريعاً جداً يكادلا يتجاوز ذكر الأسماء والأبحاث في كتاب «أثولوجيا» وأثره في الفلسفة الإسلامية — عن شذرات وردت في المخطوط رقم ١١٧ حكمة بمكتبة تيمور بدار الكتب المصرية (ص ٢ — ص ١٥) بعنوان « رسالة في العلم الإلهي » للشيخ الفاضل العالم الزاهد أبي نصر الفاراني » . قرأها فشك في نسبتها إلى الفاراني : لا لأن الآراء الواردة فيها لا يمكن أن تنسب إلى الفاراني الذي عالج في كتب لاشك في صحة نسبتها ليه مثل « المدينة الفاضلة» مسائل الواحد والكثير وصدور الموجودات والجواهم الأفلاطونية المحدثة (النفس ، العقل الخ)

Paul Kraus: "Plotin Chez les Arabes. Remarques sur un nouveau fragment (1) de la paraphrase arabe des *Ennéades*", in *Bulletin de l'Institut d'Egypte*, t. XXIII, Session 1940—1941; Le Caire, Imprimerie de l'Institut Français d'Archéologie Orientale, 1941; pp. 263—295.

بطريقة لا تختلف كثيراً عما فى مضمون رسالتنا هذه — ، ولكن لأن أسلوب الفارابى أشدُّ إيجازاً ، وهو خالٍ من كل تزويق وتكرار، وليس فيه شىء من الغموض الذي يشعر به القارئ لهذه الرسالة . ومن ناحية أخرى وجد فى « رسالة العلم الإلهى » هذه طائفة كبيرة من الاصطلاحات لا يجدها المرء عند الفارابى ، اصطلاحات تذكر بلغة «أثولوجيا أرسطاطاليس» .

« وكم كانت دهشتى — هكذا يقول كراوس — حينا تبيّن لى أن هذه الرسالة المنسو بة إلى الفارابي ليست إلا تلخيصاً موسعاً paraphrase يتفاوت دقة لمستخلصات منتزعة من التساع الخامس من « تساعات » أفلوطين ! وزاد من أهمية هذه الرسالة أنه ليس من بين الشذرات الأفلوطينية الواردة فيها شذرة وردت في « أثولوجيا أرسطاطاليس » . وهكذا فإن « رسالة العلم الإلهى » تقدم شاهداً جديداً على التأثير — غير المقرون باسمه – الذي كان لمؤلفات أفلوطين في تاريخ الفكر العربي» ( ص ٢٨٠ — ص ٢٨٠ ) .

ثم أورد بعد هــذا لوحة نظائر بين فقرات «رسالة العلم الإلهٰى» وبين نص « التساعات » هكذا :

| التساعات                                                   | رسالة العلم الإلهٰى | التساعات           | رسالة العلم الإلهٰى |
|------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------|---------------------|
| ه ۱ بایجاز                                                 | ۰۰ — ٤٨             | ه ۹ : ۳ ( مع حذف ) | 14- 1               |
| ( 77 — 19 ) 1 —                                            | or — o1             | ( Y-Y) £ -(        | 31 — 71 ( 🗤         |
| <b>(\-\r</b> ' <b>r</b> ' <b>r</b> - <b>r</b> ) <b>r</b> - | ٥٣                  | (11)7-             | 71 — IX             |
| ( \$\$ \$\$ ) *                                            | 0 &                 | - ٧ (بأكله مع بعض  | 77 — 77             |
| (١)٤-                                                      |                     | الحذف)             |                     |
| ° –                                                        | · 07                | (غيله:۲۱ – ۱۷)۱۰ – | ۳۰ — ۲۸             |
| (14-15)5-                                                  | oy — ov             | ( 45 - 5)11-       | ۲۱ - ۱۶             |
| (                                                          | ૦૧                  | (19-18)14-         | ٤١                  |
| ( 44 - 44 ) 0 -                                            | ٦٣ ٦٠               | بإيجاز             |                     |
| - r ( xr - 37 )                                            | 77 — 78             | (11-1)18-          | 73 — 73             |
| —خلاصة خاتمة الفصل <b>٣</b>                                | 77                  | <b>–</b> عنوان ه ۳ | ٤٧                  |

وأعداد الرسالة هنا هي أرقام وضعها كراوس لكل جملة من جمل « رسالة العلم الإلهي. ». ثم نشر ثلاثة مقتطفات هي § ١ — ٤ \$ \$ ١٥٦ — ١٦٢ \$ \$ ٢٠٣ - ٢٠٣ ،

<sup>(\*)</sup> في هذا الجدول: ه = النساع الخامس من تساعات أفلوطين ، والرقم بعده يشير إلى رقم الفصل من الفصول النسعة التي يشملها النساع ، والرقم بعده يشير إلى رقم الفقرة في داخل الفصل ؛ والأرقام بين قوسين تشير إلى عـدد الأسطر في كل فقرة — وذلك كله بحسب نشرة بربيه Bréhier في مجموعة وسين تشير إلى عـدد الأسطر في كل فقرة — وذلك كله بحسب نشرة بربيه Les Belles-Lettres في المجموعة باريس سنة ١٩٣٤ في المجلدات .

۲۰۹ — ۲۱۱ أرفقها بترجمة ، وأرفق كل ترجمة بالنص اليوناني المناظر لها في « التساعات »
 ثم أبدى بضع ملاحظات يقارن فيها بين الترجمة العر بية والنص المناظر اليوناني .

ولخص رأيه في موضوع هـذه الشذرات الجديدة فقال: إن الترجمة العربية ليست حرفية أبداً . و إلى جانب الترجمات اللاتينية ، هناك طائفة من المواضع تكتفي بتلخيص الأصل اليوناني بكل إيجاز . ومن جهة أخرى نشاهد توسعات للشرح وتفسيرات غالباً اعتباطية واستطرادات ، وحواشي وشروحاً يبدو منها لأول وهلة أن أساس هذه الترجمة أصل يبعد جداً عن النص اليوناني لكتاب « التساعات » ؛ ولكن النظرة الفاحصة تتبين أن هذه الشروح والحواشي والاستطرادات إنما جاءت من عند واضع التلخيص نفسه . وعلى غرار سائر المترجمين العرب ، يميل واضع التلخيص إلى الترجمات المزدوجة ، وذلك بأن يترجم اللفظ اليونانى بكلمتين عربيتين . والأخطاء البيّنة العربية وسوء الفهم يمكن كل هذا أن يفسّر على الأقل جزئياً - بافتراض ترجمة سريانية وسيطة بين الأصل اليوناني وهذه الترجمة العربية . وفي كل هذه الخصائص تتفق رسالة « في العلم الإلهٰي » مع كتاب « أثولوجيا أرسطاطاليس » : فوسائل الأسلوب واحدة ، والاصطلاحات المستخدمة في كلا الـكمتابين واحدة كذلك . وهذا يؤذن قطعاً بأنّ مترجم الشذرات الأفلوطينية الواردة في « رسالة العلم الإلهٰي» هو بعينه مترجم « أثولوجيا » ، أعنى عبد المسيح بن عبد الله بن ناعمة الحِمْصي ، معاصر الكندئ ، وقد عاش قبل الفارابي — المزعوم أنه مؤلف « رسالة العلم الإلهٰي » — بقرابة قرن من الزمان .

ثم بسوق كراوس شواهد على هذا الاتفاق في المصطلح لتأييد ما ذهب إليه .

والنتيجة الخطيرة في اكشاف كراوس هذا هي أنه قد تُرْجِم ( أو لخص وترجم ) إلى العربية من « تساعات » أفلوطين أكثر مما تضمنه نص « أثولوجيا » ، و إن كنا لا نزال في نطاق التساعات الثلاثة الأخيرة ، لأن هذه المواضع الجديدة مأخوذة كلها من التَّساع الخامس بينما « أثولوجيا » مأخوذة من التساعات : الرابع والخامس والسادس . و بمقارنة ما انتزعه كلاها من التساع الخامس نجد :

```
(YY)
         « أُثُولُوجِياً »
                                          « رسالة العلم الإلٰهي »
    فصل ۱ بنود ۲ ( ۷ - ۲۳ )
    (\epsilon 1 - 1)
 (Y \cdot (Y - Y)) \circ
(1\cdot\cdot17-1)11
   (7 \cdot - 17)17
 فصل ۲ بنود ۱ ( ۱ – ۲، ۲۲ )
                              فصل ۳ بند ۱ ( تلخیص ) ، ۱ ( ۱۹ -- ۲۳
                                         وعنوان الفصل
                                    (4-4.4-4)
                                         ( i = = = = ) T
                                      (14-18:1) &
                                     (44 - 44:41) 0
                                         ( ME - 1A ) 7
                                (ro-r1:19-1) v
                     ( EA - TA : TV - TE : 11 - 1 ) A
                                         ( YY - 10 ) A
                                          (1\cdot - 1)11
                               ( o1 - 2. : TA - 70 ) 17
                                   ١٢ ( استهلال ؛ ٦ - ٢٦ )
                                              ١٤ ( بإنجاز )
                                   ۱۰ ( ۱ – ۹ ) ( تلخیص )
                        ١٦ ( ٨ – ١٦ ) ( وخلاصة بقية الفصل )
```

فصل ٤ بند ١ ( ١ — ١٩ ) والعنوان

( 74)

```
۲ (۱ – ۱۲ بایجاز ؛ ۱۳ – ٤٠)
                                   فصل ٥ بند ٢ – ٣ ( موجزاً )
                            ٤ (١٢ – ٢٥، مختصراً)
                                  (11-y) \circ
                                   (YA - YY) 7
                                       ( 5 77 ) A
                                  ( \Upsilon Q - \Upsilon V ) Q
                                  (1A-1)1
                              ۱۱ ( ۲۰ – ۲۰ موجزاً )
                         ( 49 - 47 : Y- - 1E ) 1Y
                                     ۱۳ (موجزاً )
 فصل ۸ بند ۱ ( ۲ – ٤٠)
 (1-13)
 (r7-1)r
 (v-1) \epsilon
 ( 37 - 73 ) 1 .
 (79 - 1)11
 (77 - 1)17
( 77 - 17 ) 17
                                    فصل ۹ بند ۱ (مختصراً)
                                 ( 71 - 19 ) 7
                                  ٣ (مع الحذف)
                                   (Y-Y) £
                                  (1 \cdot - 1)
```

ومن هذا المقارنة يتبين أن « رسالة العلم الإلهى » استخلصت من أر بعة فصول من التساع الخامس ، بينما ما ورد فى « أنولوجيا » من هذا التساع لم يستخلص إلا من ثلاثة فصول ، وليس بينهما شيء مشترك . ومن هنا يتبادر إلى الذهن السؤال التالى :

لم َ لا تكون « رسالة العلم الإلهى » قسما من « أثولوجيا » ؟

هذا فَرَ ْضُ شدید الإغراء، لأن التشابه — كما بیّن كراوس — فی الأسلوب والمصطلح وطریقة التلخیص بارز جداً بحیث یدعو إلى الظن بأن شخصاً واحداً هو الذی صنع كلیهما: « أثولوجیا » و « العلم الإلهی » .

لكن يضعف هذا الفرض أن الكلام متسق في هذه المواضع من « أثولوجيا » التي تلخص التساع الخامس بحيث لا يشعر المرء بنقص طويل مثل هذا الذي تمثله « رسالة في العلم الإلهي » . على أن هذا لا يمنع من أن تكون هذه الرسالة فصلا قائماً برأسه في « أثولوجيا » ثم أفرد على حدة فكان هذه الرسالة . ولوكان فيما اقتبسه المؤلفون من « أثولوجيا » شيء مأخوذ من رسالتنا هذه ، لأمكن حل المسألة بطريقة حاسمة .

فهذه النصوص الجديدة تزيد من مشاكل كتاب «أثولوجيا» ولا تقدِّم في حله شيئاً ؟ و إنما خطورتها — كما قلمنا — في بيان أن ما استخلص من « تساعات » أفلوطين وتُرجم إلى العربية أكبر كثيراً مماكان يظن .

۱۰ — وقبل بحث کراوس هذا بأر بع سنوات قام بول(۱) هنری ، الراهب الیسوعی

Paul Henry: "Vers la reconstitution de l'enseignement oral de Plotin", (1) Académie Royale de Belgique, Bulletin de la classe des Lettres, t. XXIII, 6, Séance du 7 Juln 1937. Bruxelles, 1937.

البلجيكى ، ببحث بعنوان « نحو استرداد التعليم الشفوى لأفلوطين » ، نُشر فى « مضبطة الأكاديمية الملكية فى بلجيكا » ، قسم الآداب ( المجلد ٢٣ : ٦ ، جلسة ٧ يونيو سنة ١٩٣٧ ص ٣١٠ -- ص ٣٤٣) حاول فيه إثبات أن كتاب « أثولوجيا أرسطاطاليس » يمثل التعليم الشفوى لأفلوطين الذى سجله تلميذه أمليوس Amélius وأنه تبعاً لهذا أسبق من «التساعات» التى نشرها فرفوريوس . ولعل « أثولوجيا أرسطاطاليس » أن يكون قسماً ، لعله الأول من المقالات المائة التى يتألف منها « تعليقات المجالس » وسمى عاضرات أفلوطين سجّله تلميذه أمليوس .

حَلل بول هنرى كتاب «أثولوجيا أرسطاطاليس» فوجده يتألف من ثلاث قطع متمايزة: (١) مقدّمة: الجزء الأول منها منحول انتحالا فاضحاً؛ فيه يُصوِّر «أثولوجيا» على أنه تتمة لـ « لميتافيزيقا » . وهـذه المقدمة الأولى من عمل الكندى ، وأسلوبها يخالف أسلوب سائر الكتاب .

(γ) جدول فيه ذكر «راوس المسائل» التي يقال إنها محمت في كتاب «أنولوجيا» وقد رأى فيه الباحثون في اليونانيات شدرة من Επιχειρήματα لفرفور يوس ( = الراوس والمسائل) والدليل على هذا أن العنوان واحد: «الراوس» و «المسائل» في العربي. وثانياً لقوله: «تفسير فرفور يوس الصورى». وثالثاً وخصوصاً لأسباب باطنة يؤيدها ما نعرفه عن «الملحقات» و «المسائل» عند فرفور يوس وغيره. فهي تبدأ بقوله: «في الموجدة و «أن» متن أو باسم. وهي موجزة جداً ، وعديدة ، وتتوالى في غير ترتيب ، وأحياناً تتكرر ، وأحياناً أخرى تتضمن تفصيلات لا توجد في «التساعات» ، مثل الإشارة إلى «محاورات» أفلاطون. وراوس المسائل هذه تتابع خطوة فخطوة نص المقالة الرابعة من التساع الرابع؛ ولاصلة لها بباقي كتاب «أثولوجيا». (٣) نص «أثولوجيا» : و يتألف من عشرة ميام، تتفاوت في الطول ، وفي داخل بعضها عنوانات فرعية . من مؤلف هذا النص ؟ رأى المستشرقون عامةً أنه من عمل تلميذ

مباشر لأفلوطين ، لم يحددوا من هو ، بل تركوا أمر ذلك لعلماء اليونانيات . ولما أثبت

قالنتين روزه أنه فما عدا عشرين صفحة تقريباً فباقىالنص « مأخوذ » من « التساعات » ،

اجتمع الرأى على تحديد حقيقة « أثولوجيا » : وهى أنه مجموع مؤلّف من مستخلصات ، أو ترجمة موسّعة paraphrase لفصول من أفلوطين . أما العلماء المتخصصون فى دراسة أفلوطين فقد جعلوا تاريخ « أثولوجيا » متأخراً عن ذلك ؛ ولم يروا فى النص العربى فائدة إلا فى كونه شاهداً أقدم من أقدم المخطوطات الباقية لدينا . ولهذا جاء أولكمن منذ سنة ١٨٨٤ فاستعان به فى تصحيح أو إكال النص اليونانى فى المواضع التى رآها ناقصة أو محرّفة .

و بعد هـذا البيان لمضمون كتاب « أثولوجيا » يسوق الأب هنرى الحجج التى تؤيد ما يذهب إليه من كون هذا الـكتاب يمثل المحاضرات الشفهية التى ألقاها أفلوطين وسجّلها تلميذه أمليوس ، قبل أن يحرر فرفوريوس نص « التساعات » . ونستطيع تلخيص حججه كما يلى :

(۱) أسلوب « أثولوجيا » أسلوب محاضرات شفهية ، لأنه مسهب متدفق ثرثار ، لا يخلو من التكرار والترديد ، ولهذا عاب عليه فولكن أنه كثير الكلام Loquacitas . وهذا الإسهاب والترديد ليس من شأن من يلخص ، فالتلخيصات تكون موجزة جافة فقيرة اصطلاحية ؛ بل هو من شأن المحاضر الذي يتدفق في الكلام ليوضح المعاني للسامعين . كا أن « أثولوجيا » يتضمن تفسيرات صحيحة ، أخطأ فولكن في سخريته منها ؛ فهذه التفسيرات لنصوص غامضة في « التساعات » تشهد بنفوذ إلى أسرار مذهب أفلوطين لا يمكن أن يبلغ إليه غير أفلوطين نفسه . وثمت خاصية أخرى تميز « أثولوجيا » وهي صناعته الجدلية التي تثير الشكوك ثم ترد عليها . فكثير من فقرات « أثولوجيا » تبدأ هكذا : « ولعل قائلا بقول ... » (ص ٥٠ ) ، « فإن سأل سائل وقال ... » رص ١٠١ ) - ثم يجيب عن الشك المثار بقوله : « ...قلنا » ، « ونقول ... » (ص ٨٠ ) ، وأحياناً يرد الشك في معرض الماحكة والمراء فيبدأ الفقرة هكذا : « فإن لج أحد وأحياناً يرد الشك في معرض الماحكة والمراء فيبدأ الفقرة هكذا : « فإن لج أحد تتوها الحلول . — قلنا » ( ص ١٠٠ ) ؛ والكتاب كله ملي بهذا الطابع الجدلي المثير للشكوك تتوها الحلول . — أما في « التساعات » فالحوار وهي تن فهو في المحاضرات الشفوية طبيعى ، أما في الكتابة فهو مصطنع . وما على المرء إلا أن يدرس صفحات ونظائرها في « أثولوجيا» أما في الكتابة فهو مصطنع . وما على المرء إلا أن يدرس صفحات ونظائرها في « أثولوجيا»

و « النساعات » ليتبين له في التو أن النصوص يمكن أن يميز فيها بين « شكوك » مروره در حلول » مروده و « مروده و « حلول » مروده و « مروده و مروده و « مروده و مروده و « مروده و مر

- (ت) الأخبار الواردة إلينا عن خصائص التعليم الشفوى لأفلوطين تتفق مع خصائص « أثولوجيا » . فالمؤرخون والنقاد يبرزون أر بع خصائص لهذا التعليم الشفوى :
  - (أولا) قلة الإحكام والإيجاز ؛
- (ثانياً) إهمال أفلوطين في وسائل التعبير عنده ، لأنه كان أحرص على المعنى منه على اللفظ ؛
- (ثالثاً) الحرص على إثارة الشكوك توطئة لوضع حلول لها مما أضنى على تعليمه طابعاً حدلياً شكوكياً Aporistique ؛
- (رابعاً) التدقيق في إثبات النصوص التي يشرحها أو ينقل عنها ؛ ولهــذا نرى في «أثولوجيا» أنه أحياناً يتبع « النص المنقول » عنه بدقة وحرفية أكثر مما تفعله «التساعات» . وهذه الخصائص بارزة جداً في كل صفحات « أثولوجيا » ، مما يشهد أنه قام على أساس تعليم شفوى قيده أحد التلاميذ .
- (ح) أربع مصادفات: (الأولى) أن « تعليقات المجالس » جمعها أمليوس بناء على طلب ربيبه هوستليانوس هاسوخيوس الأفاى ، وإلى أفاميا لجأ أمليوس لما تشتت شمل مدرسة أفلوطين ،وأفاميا على نهر العاص ، كا أن حِمْص على نهر العاص ولا تبعد إلا بضع كيلو مترات عنها ، وابن ناعمة مترجم « أثولوجيا » حمصى . ولكن نلاحظ نحن أن هذه المصادفة لا تفيد شيئاً أبداً .
- و (الثانية ) أن المحاضرات الوحيدة التي نجد نصها في تعليقات أمليوس هي تلك التي ألقيت قبل سنة ٢٦٨ ميلادية ، وهي السنة التي فيها غادر أمليوس روما إلى أفاميا . ومن جهة أخرى نجد أن المقالات الموازية لمحاضرات « أثولوجيا » كتبت كلها قبل ذلك التاريخ وتنتسب كلها إلى السنوات الأولى من نشاط أفلوطين العلمي . أما في « التساعات » فإن فرفور بوس لم يحسب حساباً لأى ترتيب تاريخي للمقالات .
- و ( والثالثة ) أننا نجد في نسخة قديمة سابقة على « التساعات » وفيها قسم من نشرة

أمليوس – أن رسالته « فى بقاء النفس » مقسمة إلى قسمين ؛ وفى «أثولوجيا» نرى المقالة نفسها مؤلفة من عدة شذرات . وفرفور يوس يقول لنا إن أفلوطين لم يضع عنوانات لرسائله هذه ، ون كل واحد يعنونها بخلاف الآخر . ثم يسرد العنوانات الرائجة فيعد عنوانات للواحدة وعشرين رسالة الأولى التى نشرها أمليوس . فمن التشابه بين عنوانات أمليوس وبعض عنوانات « أثولوجيا » يمكن أن تستنتج صلة بينهما .

و (الرابعة) أنه في الميمر الرابع من « أثولوجيا » (ص ٢٦ من نشرتنا هـذه ) يشير المؤلف إلى « كتابنا الذي سميناه « فلسفة الخاصة » ، لأن الموضوع الذي يبحث فيه في هذا الموضع ليس للعامة الذين لا يستطيعون الارتفاع إلى الجمال المعقول . وقد رأى فول كمن في هذا إشارة إلى المعامة الذين لا يستطيعون الارتفاع إلى الجمال المعقول . وقد رأى فول كمن في هذا إشارة إلى المتعاوزية ا » ؛ وأنها مقحمة إلى جانب غيرها من العبارات للإمعان في تزييف سبة « أثولوجيا » إلى أرسطوطاليس . ولكن هنرى يرى أن هذا غير صحيح ، لأن الإشارة الواردة هنا في « أثولوجيا » إلى أرسطوطاليس . ولكن هنرى يرى أن هذا غير صحيح ، لأن الإشارة الواردة هنا في « أثولوجيا » لما نظير تماما في التساع الخامس ، المقالة الثانية ( فصل ٢ س ٤٥ ) حيث يقول أفلوطين : « وأقوالنا في هـذا الموضوع لا نتوجه بها إلى الناس كافة حيث يقول أفلوطين على الضن بالفلسفة على غير أهلها . وأفلوطين قد ضَنَّ بالمقالة الثانية من التساع الخامس ، ولهذا فإن فرفور يوس لم يضع على هامشه ا « خلاصات ومسائل » ، كا فعل بالنسبة إلى سائر المقالات .

ومن هذه المصادفات الأربع يريد پول هنرى أن يتوستم الصلة بين محاضرات أفلوطين. و بين « أثولوجيا » .

(٤) والحجة الرابعة التي يسوقها بول هنري مستمدة من ترتيب ميام « أثولوجيا » وما فيه من عنوانات . فبعض هذه العنوانات جيد يلخّص موضوع الميمر ، والبعض الآخر له مظهر العنوانات الفرعية ، ولعلها قديمة ، وتماثل الحواشي المؤذنة بالفقرات التي وُجِدَتْ في النسخة الأمّ البيزنطية لكتاب «التساعات» . فلو نظرنا في هذه العنوانات ، وفي الأقسام التي تُسِم إليها « أثولوجيا » وقارنا ذلك بالمواضع ألمناظرة في « التساعات » ، كنّا أمام قرابة

عشرين قطعة أصلية جمعت ورتبت جماً وترتيباً صناعياً قام بهما أحد الجامعين . والبحث التحليلي التفصيلي في هذا يكشف لنا عن كيفية الانتقال من التعليم الشفوى إلى المكتوب . وسنرى حينئذ أن كل قطعة من هذه القطع لها استهلال وخاتمة يلائمانها ، وأن كلا منها يؤلف وحدة تامّة متناسقة ؛ وبالجلة فكل منها محاضرة مستقلة ؛ وإن ارتبطت محاضرة بأخرى . ولو حسبنا كُلا حسب طولها ، لكان كل منها يستازم إلقاؤه ساعة – فيا يتصل بثاثي هذه القطع العشرين ؛ ولكن منها أربع تستغرق نصف ساعة ، ثم "اثنتان صغيرتان جداً . — وهنا برد على الإحتجاج بالعنوانات ، بأن هذه العنوانات توجد في قليل من مخطوطات أثولوجيا ، بينها الغالبية الكبرى لا تذكرها . مما يرجح عندنا أنها ليست من أصل الترجمة كا وضعها ابن ناعمة وأصلحها الكندى .

و ينتهى الأب هنرى إلى القول بأن مالدينا فى « أثولوجيا » هو الصورة الباقية لما قيده أمليوس من محاضرات أستاذه أفلوطين ، وقد قيده بحسب ترتيبه فى الإلقاء . وهذه الصورة ليست كما كانت فى أصل أمليوس ، لأن الكندى « أصلحه » ، فعدّل وأضاف ؛ ولو بقى ما ترجمه ابن ناعمة دون إصلاح الكندى ، لكان لدنيا النصُّ الأصلى كما سجّله أمليوس ، لأن ابن ناعمة ترجمه بأمانة كما هو . « فلعل أثولوجيا » أن يكون قسما ، لعلّه الأول ، من تعليقات أمليوس المائة ؛ وهذا القسم بمثل ربع الكتاب الأصلى ( التعليقات ) أو تُحْسه من تعليقات أمليوس المائة ؛ وهذا القسم بمثل ربع الكتاب الأصلى ( التعليقات ) أو تُحْسه ( ص عمن المستخر ج ) .

و بحث الأب يول هنرى هذا لا شك فى أنه طريف ملى بالأفكار اللامعة ، إلاّ أنه أوغل فى الفروص والنظرات الوجدانية منه فى التحليل التاريخى المؤيد بالشواهد . ولهذا ستظل نتأنج بحثه هذه أقرب إلى الأفكار الموحية منها إلى النتأنج العلمية الدقيقة . ذلك أنه لا يستطيع أن يثبت بالشواهد والأسانيد التاريخية شيئاً مما يذهب إليه هنا .

\* \* \*

1.1 — ولهذا هوجم رأى الأب هنرى من هذه النواحى التاريخية . ومن الذين هاجموه — وهو رفيقه في النشرة الجديدة (١) — هانز رودلف اشقيتسر في مقالة له ضمن « دائرة

Plotint Opera, ed iderunt Paul Henry et Hans-Rudolf Schwyzer. Tomus I, (1) Paris-Bruxelles, 1951.

معارف يولى ڤيسوڤا » ( المجلد ٢١ ، سنة ١٩٥١ ) . وفي هــذا المقال الذي يكون قسما من مادة « أفلوطين » Plotinos في دائرة المعارف المذكورة ( ص ٤٩٩ – ص ٥٠٨ )؛ استعرض — بإيجاز — الأبحاث والنشرات التي دارت حول « أثولوجيا » ، ثم قدَّم لوحة مقارنةٍ تفصيلية بين « أثولوجيا » والمواضع المناظرة في « التساعات » ؛ وعرض رأى الأب بول هنرى ثم أبرز الحجح المعارضة لهذا الرأى ؛ ولكي يبرز هذه الحجج بدأ بأن قدم جدولا مسلسلاً بحسب الترتيب الحالى لـكتاب « التساعات » والمواضع المناظرة له في « أثولوجيا » (أى عكس الجدول السابق) وتبين له من خلال هذه المقارنة « أن « أثولوجيا » كما هو لدينا الآن لا يتبع ترتيب « النساعات » ولا الترتيب التاريخي ( بحسب « حياة أفلوطين » لفرفور يوس فصل ٤ — ٦ ) ؛ فبعض مقالات أفلوطين فُصِل ومُزِّق عن موضعه ولا يمكن الربط بين هــذه المواضع الممزَّقة في « أثولوجيا » إلا بتعب شديد . ورغم ذلك يرى المرء للوهلة الأولى أن هذا الاختيار غير ممكن دون أن تكون التساعات قد نشرت ( أعاد جمعها ونشرها فرفور يوس) . والنظائر بين «التساعات» و بين «أثولوجيا » تقتصر على التساعات الرابع والخامس والسادس ؛ ونحن نعلم أن تقسيات « التساعات » من وضع فرفوريوس » ( ٥٠٦ ) ، و يسوق عدة مواضع ينتهى منها ومن غيرها من الأسباب التي عرضها من قبل تفصيلاً في مقال له في مجلة Rheinisches Museion.XC,223 ff إلى هذه النتيجة وهي أن «التساعات» سبقت النص اليوناني الذي عنه ُنقل « أثولوجيا » — وهذا ينافي النتيجة التي انتهى إليها بول هنرى من قبل وهي أن « أثولوجيا » تمثل محاضرات أفلوطين كما قيدها تلميذه أمليوس ، وكان ذلك قبل جمع فرفريوس ، ونشره لكتاب « التساعات » بوقت غير قصير.

و بالجملة ، فإن لَمَعات الأب بول هنرى لا تزال بمعزلِ عن التأييد .

\* \* \*

۱۲ — والخطوة الأخيرة فى هذا التطور الطويل لمشاكل « أثولوجيا » هى نصوص أفلوطين التى نشرها روزنتال فى مجلة Orientalia ( ج ۲۱ كراسة ٤ سنة ١٩٥٢ ، ج ۲۲ كراسة ٤ سنة ١٩٥٧ ) وهى تشمل :

(۱) شذرات وردت فی المخطوط رقم ۵۳۹ مارش شرقی فی مکتبة بودلی بأ کسفورد (۱) شذرات وردت فی « صوان الحکمة » لأبی سلیمان السجستانی ( عن مخطوط المتحف البریطانی رقم ۹۰۳۳ شرقی ) ونظائر لها فی «الملل والنحل» للشهرستانی فی الفصل الخاص به « الشیخ الیونانی » .

والأولى تتألف من ٢٢ شذرة ، وضع لها الجدول الآتى لمقارنتها بما يناظرها في « التساعات » :

|          | تساعات أفلوطين                          | طوط رقم ٥٣٩ مارش شرق | الخا      |
|----------|-----------------------------------------|----------------------|-----------|
|          |                                         | ,                    | النص ۱ ۱  |
| ييه.     | 77 - 0 = ( 19 - 17                      | ) ٦ : ١ : ୭          | *         |
| »        | 77 : o = ( 7V - 70                      | ۵) ٦: ١: ۵           | ٣         |
| »        | 77 - 77 ) = 0 : 37                      | ) v : \ : @          | ٤         |
| ))       | 117:0=(78-17                            | )                    | ٥         |
| <b>»</b> | 11-11-11-11                             | ر : ۹ : ۶ ( ۲        | ٦         |
| <b>)</b> | _                                       |                      | ٧         |
| Ð        | ₹ — ¥ ) = 0 : 0 ×                       | ۹) ۷:۱۶              | ٨         |
| D        | $(YY)^{-1}$ (۲۲)= $(YY)^{-1}$ ومايتلوها | rm) 'A : Y >         | النص ب    |
| <b>»</b> | $7 \cdot \cdot \cdot = (1 \cdot - 7)$   | د : ٥ : ١            | النص ح ١. |
| [ »      | ( ۲۲ – ۲۲ ) = ٤ : ١٥٥ الخ               | [ د:٥:٠]             | ۲         |
| D        | ۲۶ — ۲۸ ) = ٤ : ۲٥١ الخ                 | (:0:7                | ٣         |
| D        | ٠ - ٤ ) = ٤ : ١٦٠ الخ                   | () ( : • : 5         | ٤         |
| ))       | 174: 5 = ( 14 - 11                      | د: ۰ : ۲ (           | النص ۶ ۱  |
| D        | $\gamma = 3:37$                         | r) v : • : ›         | *         |
| >>       | $170 \cdot 1 \cdot 1 = (17 - 10)$       | د: ٤ : ٨٢ (          | النص ہ ۱  |
| s »      | ١٣٠: ٤ = (١٥)                           | د : ٤ : ٨٢ (         | *         |
|          | _                                       |                      | النص و ۱  |

تساعات أفلوطين

المخطوط رقم ٥٣٩ مارش شرقی

-- \*\*

٤ - ۲۳: ۲۳: (۱۰ – ۱۰) ۲۳: ۹۰ برييه

#### ومن هذه النصوص:

- (١) النص ١: ٢ ورد في « أثولوجيا » ص ١١٤ س ٧ س١٤ ( من نشرتناهذه)
- (۲) النص ب ورد فی « أثولوجیا » ص ۶۶ س۸ ص ۶۸ س ۸ + ص ۶۹ س ۱۱ — ۱۲ ( من نشرتنا هذه ) .

و بعد أن استعرض روزنتال بضعة أبحاث في موضوع «أثولوجيا» و «الشيخ اليوناني» انتهى إلى النتائج التالية :

(أولا) أنه أصبح من الثابت — يقيناً الآن — بعد ورود هـذه الفقرات الجديدة منسوبة إلى « الشيخ اليوناني » ، وهي في الوقت نفسه مأخوذة من «التساعات» لأفلوطين أن « الشيخ اليوناني » هو هو بعينه « أفلوطين » ولم يعد ثم مجال أبداً للتشكيك في هذه المعادلة :

## « الشيخ اليونانى » = أفلوطين

(ثانياً) أن ثمت مصدراً مشتركا أخذ منه «أثولوجيا » كما أخذ منه صاحبُ هذه الشذرات الجديدة . والغريب فيما يتصل بالمواضع الواحدة الواردة في كل من هذه الشذرات وفي «أثولوجيا » أن الصفحتين ما بين ( ٤٨ س ٨) و بين ( ٤٩ س ١١) الواردتين في «أثولوجيا » وغير الواردتين في شذراتنا لا تردان في « التساعات » ؛ ولكن يكون من سبق الأمور أن يقال استنتاجاً من هذا أن هاتين الصفحتين إضافة من المؤلف أو الجامع « لأثولوجيا » وناشره اليوناني أو العربي ·

والشذرات الثانية بعضها عن الشهرستاني و بعضها عن « صوان الحكمة » لأبي سليان المنطق السجستاني . وقد وضع لها الجدول التالي :

| أفلوطين                                                                                   | الشهرستاني | السجستاني |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
|                                                                                           | النص ز     | النص ز: ۱ |
|                                                                                           | 1          |           |
|                                                                                           | ۲          |           |
|                                                                                           | - "        |           |
|                                                                                           | ٤          |           |
|                                                                                           | •          |           |
| د: ٤ : ١١ ( ۲۰ – ۳۱ ) = ٤ : ١١٧ برييه                                                     | ٦          | ۲         |
| $r \cdot r \cdot r \cdot r = (r - r) = r' : \bullet \cdot r \cdot r$                      | <b>Y</b>   | ۳         |
| $(:V:Y^{7} - 2I) = F^{7} : 0.1 $                                                          | <b>A</b>   | ٤         |
|                                                                                           |            | ٥         |
| $(: \forall : \forall \exists ( \land \neg \land ) = \forall \exists \land \land \land )$ | •          | ٦.        |
|                                                                                           | ١.         | <b>Y</b>  |
| $7 \cdot 191 : '7 = (10 - 9)11 : 6 : 5$                                                   | 11         |           |
|                                                                                           | 17         |           |
|                                                                                           | 14         |           |

و يلاحظ في المواضع المناظرة في « تساعات » أفلوطين أنها أخذت جميعا من نفس القسم من «التساعات» ، أعنى التساعات الرابع والخامس والسادس . وهكذا نرى من جميع الشذرات الأفلوطينية التي بقيت لنا حتى الآن ، وعرفناها في العربية ، أنها كلها مأخوذة من التساعات الثلاثة الأخيرة . ولهذا أهميته الخاصَّة .

\* \* \*

هذا وقد أضاف روزنتال إلى هذه النصوص الأفلوطينية الحقيقية نصاً آخر لرسالة عنوانها «رسالة للشيخ اليونانى فى بيان عالمى الروحانى والجسمانى» نشره فى القسم الثالث من بحثه هذا «رسالة للشيخ اليونانى فى بيان عالمى الروحانى والجسمانى» نشره فى القسم الثالث من بحثه هذا (Orientalia, v. 24 fasc I. pp. 42 – 66) وظهر سنة ١٩٥٥ . وهذه الرسالة الصغيرة « ٣ – تصدير )

ضمن مجموع رسائل عربية وفارسية في مكتبة بودلى بأكسفورد تحت رقم (١) ٩٥ أوسلي Ms. or Ouseley وهو مخطوط ردىء جدا حديث ، ملي ً بالتحريفات ؛ ولهذا جاء في نشرة روزنتال مشحوناً بالتصحيف والنقص وسوء الترتيب ، وسقم التركيب ، بحيث لايبين أحيانًا كثيرة مما جعل الناشر يعتذر ، قائلًا إنه إنما يأمل من وراء نشرها إلى مناقشة الرسالة واكتشاف مواد جديدة . وقد قال عنها إن صلة مضمونها بمـا ورد عن الشيخ اليوناني في المخطوط رقم ٥٣٩ مارش شرق لا يمكن بيانها بيقين . أما صلتها بكتاب « أثولوجيا » فلا شك فيها : فني رقم ٣٣ ( بحسب ترقيمه في نشرته ص ٥٦ من المجلد المذكور من مجلة « أورينتاليا » ج ٢٤ ، سلسلة جديدة ، كراسة ١ سنة ١٩٥٥ ) نجد موضعا يناظر نوعاً من المناظرة موضعاً شبيهاً حرفياً في « أثولوجيا » ( ص ٧٥ س ١٦ وما يليه من نشرتنا هذه ) . « و يجب أن يلاحظ أن رقم ١٥ له ما يناظره في ΑΦορμαι ( = الذرائع ) لفرفر يوس . على ـ أن ثمت مشابهات أفلوطينية أخرى كثيرة في هــذه الرسالة . . . وقليل جدا منها يبدو غير أفلوطيني . ولهذا نوحى — بكل احتياط طبعاً — باعتماد هذه الرسالة أيضاً على المصدر الأفلوطيني المشترك . أما تاريخ تأليفها ومكانه وطابعه الخاص فلا يزال يحيط به الغموض » ( « أورينتاليا » ج ٢١ ، سلسلة جديدة ، كراسة ٤ ص ٤٧٢ ، سنة ١٩٥٢ ) .

\* \* \*

وقد قرأنا هذه الرسالة ، « رسالة الشيخ اليونانى فى بيان عالمى الروحانى والجسمانى » كما نشرها روزنتال فانتهينا إلى ما يلى :

أن هذه الرسالة ليست منسو بة إلى الشيخ اليوناني على أنها له ؛ بل هي عرض موجز لآرائه قد قام به واضع الرسالة ووجهه إلى «شيخ » أشار إليه في ختام الرسالة فقال : «ثم فص هذا الرجل (يعنى «الشيخ اليوناني») عن أشياء من أمور المنطق والاستقصات لم نر للشيخ إليه حاجة » (ص ٦٤ من نشرة روزنتال) . وواضع الرسالة يحقّر الشيخ اليوناني فيقول عنه : « إن صاحب الكتاب (ونحن نرى أنه يشير إلى كتاب «أثولوجيا») كثير

Catalogue Sachau-Ethé No. 1422, (۲۲) ۱٤۲۲ وايثيه برقم ۱٤۲۲) (۱) XXII

التخليط ، وتناقض (١) في عوارض النفس بين الرأى القديم والرأى الحدث ؛ وأما في جوهم ها فهو(٢) على الرأى القديم . وليس لحجاجه (٢) أيضا نظامٌ وترتيب في أماكنه (١) التي يُحتاج إليها(٥) فيها . إلا أنه ليس برجل خسيس في العلم ولا غبى ، بل هو متوسِّم (٦) مُشرِف على جم كتب الحسكاء في هذا الفن ، ومن أجل أنه لا ترتيب لكلامه نحتاج نحن أن (V) ننقل مما في وسط الكتاب أو في آخره إلى أوَّله ، وكثيراً مما في أوائله إلى آخره لتأتلف المعاني وتفهم » . ثم يلخص آراءه في النفس ومصيرها من العالم الأول إلى هــذا العالم وعودتها من جديد إلى العالم الأول ، وكيفية حلولها في الأجسام من حيوان ونبات ، وقوله إن الحياة تفيض على الحيوان من الكواكب ، وأن الأنفس واحدة بالنوع كثيرة بالشخص . و يتعرض لتناسخها وعنده أن بعض الأنفس أشرف من بعض بحسب قربها من عالم العقل و بعدها ، وأن ثمت نفوساً شريرة وأخرى حسنة السيرة ؛ والأولى يتواتر عليها السكون والفساد ، فأما الثانية فقلما يعرض لها ذلك . والنفس واحدة من جهة العلو ، كثيرة من جهة تفرُّقها في الأجسام ، وليست النفس جسما ﴿ وَلَا تَفْسَدُ بَفْسَادُ الْجَسِمُ ، بِلَ هِي بَعْدُ فَسَادُ الْجِسْمُ أَشْبُكُ ثَبَاتًا ﴾ ( ﴾ ١٣ ) . والأنفس الجاهلة هي التي انسخت من الأبدان . والأنفس العاملة بالشرُّ تمر في ضروب من التناسخ تقاسى فيها آلاماً وأهوالاً أزمنة طويلة ( ١٦٤)، « أما الأنفس العاملة بالخير على علم فإنها تفارق هذا العالم وترتقي إلى عالمها في أسرع وقت » ( ﴿ ١٧ ﴾ ) . والتعليم تِذَكَرُ ؛ والنفس لا تذكر أحوالها قبل وقوعها في البدن ، ولكن تذكر أحوالها بعد خروجها

<sup>﴾ (</sup>١) فى المخطوط: وسافر — وقرأها روزنتال: وتنافر ثم اقترح إصلاحها هكذا: « والتنافى ﴿ وَهُو ﴾ ولا نرى وجهاً لهذا — بل نظن أن الأصل هو تناقز ( الضاد تنطق ظاء محالة إلى الزاى مما أنساء معه الناسخ السمم والسكتابة ) ، وصواب رسمها كما أثبتنا .

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> فَى نَشَرَةَ رُوزَنِتُالَ : وَهُو ﴿ ﴿ وَهُذَا تَحْرِيفٌ .

<sup>(</sup>٣) يصلحها روزنتال : لحججه — ولا داعي إليه .

<sup>(</sup>٤) في المخطوط : أماكنها .

<sup>(</sup>٥) يصلحها روزنتال : هكذا : إليهما — ولا داعى إليه بل هو خطأ .

<sup>(</sup>٦) يريد روزنتال إصلاحها إلى : « متوسط » — ولا ندرى لماذا . بل الوارد هو الصحيح لأنه يقول : « مشرف على ... » أى واسم الاطلاع اطلع على جميع كتب الحسكماء فى هذا الموضوع ·

<sup>(</sup>٧) في المخطوط: «عن» — وأصلحه روزنتال مكذاً: « إلى » — والتحريف ظاهر إذ وضع عن » مكان « أن » .

من البدن ( ١٨ ) ، فإذا صارت في حالها لا ترضى أن يخطر ببالها شيء مما في هذا العالم لخسَّته ودناءته ( § ١٩ ) ؛ والعالم الأعلى لا ذكر فيه ، لأنه ليس فيه ماض ومستقبل ، بل « جميع الموجودات وصورها قائمةٌ على حالةٍ واحدةٍ » ( ؟ ٢٠ ) فهي تعيش في حضور دائمٍ . ولكن لكي ترتفع لا تصعد مباشرة إلى العالم الأعلى بل تمر فتتعلق بالأجرام السماوية مدة ( ﴿ ٣٢ ﴾ . « والـكواكب لا تحتاج فيما تفعله في هـذا العالم إلى رويّة وتفـكّر ، بل تفعله كفعل الصانع الحاذق الذي قد عرف الأفضل والأشرف » ( ؟ ٢٤) « والمشترى من بين سائر الـكواكب هو الذي جعل الله فيه قوة تدبير العالم والعناية به وحفظ أ نواعه (\$ ٢٥). والجسد لا يحس ، بل النفس . والأرض ذات نفس ، إلا أن النفس فيها أخس مما في الكواكب ( ٢٧٤)؛ و « حس البصر في الكواكب أكثر ، وحس اللمس في الأرض من حركة وحياة فإيما هو عن الأجرام السماوية ؛ وأما المناحس فمن « قِبَل الأرض » ( \$ ٣١ ﴾ . ﴿ وَفِي طَبَائِعِ الْأَشْيَاءِ التِّي فِي هَذَا العَالَمِ انْفَاقَاتُ وَاخْتَلَافَاتُ يَقْعُ مَهَا الْجَذَب والدفع . والسحر الحقُّ إنما هو معرفة < تأثير (١) > هذه الأشياء بعضها في بعض ، وأما الكلام والرُّقَى فإنّما هي اتهامُ للناظرين أن ذلك الفعل العجيب إنما يكون بائتلاف تلك القوى واختلافها » ( ؟ ٣٢ ) و إذا فارقنا الأرض « وصرنا في ذلك العالم الشريف واتصلنا بالنفس الكاية » عرفنا « مَنْ نَحْنُ ؟ ومِن أين جثنا ؟ و إلى أين صرنا ؟ وأين كُنا » ( ٣٣ § ) . والله يسوس العالم سياسة عدل « فلن يفلت مسىء من عقو بته ، ولا يَعْدَمُ مُحْسِنُ مَثُو بِنَّهِ » ( ﴾ ٣٥ ) . وكل الأشياء « إنما كانت من البارى بجوده . وأوَّل متكوِّن عنه هو الهيولى ، ثم العقل ، ثم النفس ، ثم الطبيعة ، ثم الجسم » ( ٣٦ § ٣٠ ). والخير الأول هو الله ( ٢٧ هـ) والأعلى علة الأدنى ( ٣٨ هـ) . والخير الأوَّل ، لم يزل موجوداً ؛ والخير الثاني هو العمّل ، وقد أبدعه الخير الأول ؛ والخير الثالث هو النفس — وهكذا حتى تنتهي إلى الأجرام ( ﴿ ٤٠٤ ) . والبارى تعالى هو الخير الذي بالفعل ( ﴿ ٤١٤ ) . وكل واحد من هذه الموجودات يشتاق إلى الآتحاد بما فوقه ولذلك يتحرك ؛ وغاية لذته بلوغه ولزومه ( ١٤٢ ٪).

<sup>(</sup>١) أضفناه للإيضاح.

وينبه النفس إلى أن هذا العالم ليس عالمها شيئان: أحدها وسخ الأجسام وقذارتها ، والثانى انحلالها وسيلانها ( § ٤٤ ) .

ومن هــذا العرض لمضمون هذه الرسالة تبين بكل وضوح أنها مجرد تلخيص سريع لما يتصل بالنفس ومصيرها في كتاب « أثولوجيا » ؛ ولا نكاد نجد فيها رأياً واحداً لا نجده مفصَّلاً في « أثولوجيا » . وهذا التلخيص لمغة واضع ألرسالة وشيء من لغة الأصل ؛ ويلوح أيضاً أنه قرأ « الخير المحض<sup>(١)</sup>» لأن فيه ما قد يذكر بمواضع وعبارات من «الخير المحض». ولا يظهر من عرضه هــذا أبداً أنه ينقل كلامه بحروفه في موضع ، بل هو عرضٌ من عند واضع الرسالة لا يتقيد فيه بنصّ أبداً ، لأنه رأى المادة غزيرة جداً في الأصل ، وهو يلخص فى وريقات قليلة ، وهو أيضاً كما صرح فى البدء لا يتقيد بترتيب الأصل ، لأنه رأى أن لا ترتیب لـکلامه — وهذا وصف حقُّ « لأثولوجیا » — ولذا ینقل « ممـا فی وسط الـكتاب أو في آخره إلى أوَّله ، وكثيراً بما في أوائله إلى آخره لتأتلف المعانى و تُفْهم » ، ولهذا السبب رأينا استبعاد هذه الرسالة من بين « أفلوطين عند العرب » لأنها لا تتضمن نصاً من نصوصه ، بل هي مجرّد تلخيص حرّ بسيط للمواضع المتصلة بالنفس ومصيرها من كتاب « أثولوجيا » . ومن هنا أيضاً لا نرى وجهاً لما يذهب إليه روزنتال — بتحفظٍ واحتياطٍ ، والحق يقال — من إرجاع هذه الرسالة إلى « المصدر الأفلوطيني » المشترك الذي استمد منه « أثولوجيا » وصاحب شذرات المخطوط رقم ٥٣٩ مارش شرقى والسجستانى . فإننا لسنا هنا بإزاء كلام مستقل لأفلوطين ، بل مجرد تلخيص لـ « أثولوجيا » ، لا قيمة له إلا توصفه تلخيصاً.

 <sup>(</sup>۲) واجع نشرتنا له في « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » ج ١ ص ١ -- ص ٣٣.
 القاهرة سنة ٥٥٥٥.

# الترجمات اللاتينية لأثولوجيا ترجمة بطرس نقولا من فائنسا العنوان

Sapientissimi Philosophi Aristotelis Stagiritae
Theologia sive mistica Phylosophia
Secundus Aegyptios
Noviter Reperta et in Latinum Castigatissime
Redacta

الله البابا في Leo Papa X إلى فرنسسكو روسيوس كتبها البابا في المحاركة المحارك

٢ — وأورد بعد ذلك رسالة ¡Franciscus Roseus إلى البابا في يناير سنة ١٥١٩ ذكر فيهاكيف اكتشف وجود هذا الكتاب في مكتبة دمشق ، ولماكان لايعرف العربية فقد طلب من الطبيب موسى روفاس Rovas — وهو يعرف العربية ويقيم في قبرس — أن يترجمه إلى اللغة الإيطالية ؛ ثم طلب إلى بطرس نقولاوس -Petrus Nicolaus ex Castella أن يترجمه إلى اللاتينية ترجمة نقية .

## ٣ – تم يورد مقدمة يوجهها المترجم للقارىء يقول في أولها :

Franciscus Roseus Rhavenas lector studiose, ex inclita Damasci Bibliotheca in Italiam nuper advexi fidae vetustatis codicem cui titulus Theologia Aristotelis a Greca lingua pridem per Abenamam Saracenum in Arabam translatum. Quod opus diudicandum exhibitum fuisset Mose Rova interprete oratione iuxta Arabicum indigesta ac ob imperitiam latinitatis illiterate, quandoquidem maxime placuit ob sublimia theoremata, praesertim autem quam plurimas sententias religioni Christianae unanimes: adversusque ipsios apprime conducibiles...

وفي هذه المقدمة يتحدث عن نسبة هذا الكتاب إلى أرسطو ، و يرفض هذه النسبة . و يحل هذه المشكلة بأن يقول إنه ورد في ذيوجانس لائرتيوس من بين أسماء الكتب التي

ينسبها إلى فيثاغورس — كتاب بعنوان mystica Philosophia Aegyptiorum ؛ و إذن فالسكتاب من تأليف فيثاغورس .

ثم يتحدث عن موضوع الكتاب وعن فائدته .

Index totius operis Theologiae sive ويتلوذلك فهرس جامع للكتاب - ٤ Philosophiae mysticae Aristotelis بحسب الأقسام الواردة به وتشمل:

| عدد الفصول | الكتاب   |
|------------|----------|
| ¥          | •        |
| ١.         | *        |
| Y          | ٣        |
| Y          | ٤        |
| ٦          | •        |
| •          | ۳,       |
| ١.         | <b>Y</b> |
| •          | ٨        |
| ٦          | 9        |
| 19         | 1.       |
| ٤          | 11       |
| **         | ١٢       |
| ٨          | 14       |
| 10         | ١٤       |
|            |          |

ثم يتلوه بفهرس أبجدى للموضوعات الواردة في الكتاب.

ويبدأ ترقيم الكتاب من الميمر الأول ، ويقع في ٩٢ ورقة ، وعدد الأسطر في الصفحة المماوءة ٣٢ سطراً .

ولا يوجد فيه حواشٍ ، و إنما تبدأ الفصول بذكر لما ورد فيها من موضوعات ، على نحوٍ مخالفٍ لما سيفعله كار پنتييه في ترجمته المنقحة .

٦ - بلاحظ على ترجمة بطرس نقلاوس أنها أوجز وأقرب إلى الحرفية ، بينا ترجمة كار پنتييه متوسِّمة فى بسط العبارة ، مما جعلها لا تساير النص الذى نقلت عنه أصلا مسايرة الكلمة بالكلمة . هذا فضلا عن اختلاف الألفاظ الاصطلاحية بين كلتا الترجمتين .
كا أن الفهارس الأبجدية للموضوعات مختلفة بين كلتا الترجمتين .

٧ – وردت خاتمة الطبع هكذا :

Excussum in Alma Urbium principe Roma apud Iacobum Mazochium Romanae Academiae Bibliopola Anno Incarnationis Dominicae. M. D. XIX kl. Iunii. Pont. Sanct. D. N. Leonis X Pont. Max. Anno eius Septimo

أى أنه طبع فى سنة ١٥١٩ م وتوافق سنة ٩٢٥ ه .

٨ - لما كانت رسالة البابا سنة ١٥١٧ ، فهذه السنة هي الحد الأعلى لتاريخ نسخ المخطوط العربي الذي على أساسه تمت الترجمة اللاتينية . ولابد أن تكون هـذه المخطوطة أسبق من سنة ١٥١٧ ( = سنة ٩٢٣ هـ) بكثير، دون أن نحدد أكثر من ذلك ، لأنه لم يرد في المقدمة للترجمة اللاتينية ما يشير إلى تاريخ هذا المخطوط العربي المنقول عنه .

وله: «قد اتفق على النص العربى (ص ١٤٥ س ٩ ديتريصى) قوله: «قد اتفق على ذلك رؤساء الفلاسفة . وقبيح أن يكون ...» — ترجمه المترجم اللاتيني عن نسخته العربية الأصلية هكذا : ut convenerunt in hoc archisophoi Babiloniae, contrarium الأصلية هكذا : المحاسبة هكذا المحاسبة العربية العربية المحاسبة المحاسبة

وقد وردت كلة Babilonia في موضع آخر من الترجمة اللاتينية ( ص٩٠س ١٦ ) هكذا : Babilonia في موضع آخر من الترجمة اللاتينية ( ص٩٠٠ س ١٦ ) هكذا : Ac ic circo rursus dicimus que rex Babyloniae conspicatus mente ويناظرها في ترجمة كار پنتييه ص ١٤٨ س ٣ – لكن لم نجد مناظرها الأصلى في العربي الذي ننشره هنا ) .

Sapientesque Babylonii ( ۱۶ – ۱۳ س ۱۹ س ۱۹ هی گذا ( ص ۱۹ هی گذا ( ص ۹۱ هیکذا ( ص ۹۱ هی گذا ( علی که کلفته هیکذا ( ص ۹۱ س ۹۱ هیکذا ( ص ۹۱ س ۹۱ می کانده کاند

complexi scientia ( = ص ١٤٩ ب س ٣) – لكن لم نجد ما يناظره في الأصل العربي الوارد ها هنا ، إلا في صيغة ضمير الغائب الجمع ( ص ١٥٩ – ص ١٦٠ من هذا الكتاب).

ترجمة كارينتييه : صفحة العنوان

Libri Quatuordecim qui Aristotelis essa dicuntur

De secretiore parte divinae sapientiae

secundum Aegyptios

Qui si illius sunt, eiusdem Metaphysica verè continent, cum Platonicis magna ex parte conventia

Opus nunquam Lutetiae editum, ante annos quinquaginta ex lingua Arabica in Latinum malé conversum : nunc verò de integro recognitum et illustratum scholiis, quibus huius capita singula, cum Platonica doctrina sedulo conferuntur

Per Iacobum Carpentarium, Claromantum Bellovacum Parisiis

Ex officina Iacobi du Puys, è regione collegij Cameracensis, sub insigni Samaritanae

١ قال في المقدمة إلى القارىء يصف كيف وصل إلى اللاتينية :

Nam Franciscus Roseus Ravennas, in Epistola quam scripsit ad Leonem X. P. Max. testatur se cum Damasci ageret celebrémque in ea urbe bibliothecam esset ingressus in libros hos incidisse, Arabicè quidem conscriptos, sed Aristoteli ascriptos: qui de graecis in eam linguam conservi dicebantur ab Abenama Sarraceno quodam. Quos postea eiusdem Rosei rogatu Moses Rovas linguae Arabicae peritissimus quasi raptim in sermonem italicum converterat: quia potestas non erat diutius et in liberiore ocio fruendi Arabico exemplari, quod magna cura in illa Damascena bibliotheca asservabatur. Ex quo rursum fere eodem tempore latinitate donati sunt à Petro Nicolao Faventino, qui liberiore quidem ocio fruebatur, sed (bona omnium venia dixerium) latini sermonis facultate non satis erat instructus. Quare sic ab hoc latini facti sunt, ut quamquam eius laboribus magna gratia habenda sit, quod illos nobis perire nolverit: negari tamen non possit in verbis et orationis compositoine nihil esse eiusdem interpretatione insulsius.

ولهذا قرر أن يصلح العبارة اللاتينية في الترجمة القديمة التي قام بها بطرس نقولا من فاثنسا فقام بهذا في الكتاب ، ثم زوده بحواش قارن فيها بين ما ورد في الكتاب و بين نظائره عند أفلاطون وأفلوطين وايا مبليخوس ، وكذلك عند ديونيسيوس الأريوفاغي . وهذه الحواشي ترد عند نهاية كل فصل . وهناك حواش طويلة يقارن فيها أيضاً بما يرد في كتب أرسطو الأخرى ، إلى جانب مقارنات بما في محاورات أفلاطون أو عند أور يجانس وثامسطيوس بل وشيشرون وكورنيليوس أجر با .

۱ — تتابع تقسيم ميام، النص العربى حتى الميمر الثامن. أما الميمر التاسع ( ص ٢٧ وما بعدها من الترجمة اللاتينية) فهو بأب « فى القوة والفعل » ( ص ٩٤ من نشرة ديتريصى . والميمر العاشر يبدأ من قوله : « ونقول إن البارى الأول لما كان هو الفاضل التام الفضيلة ص ١٠٨ س ٥ وما يليه ، فى هذه النشرة ) . وأما الميمر الحادى عشر فيبدأ من ص ١١٤ س ١٩ وما يليه .

والميمر الثاني عشر هو الميمر التاسع في النص العربي .

والميمر الثالث عشر هو الميمر العاشر في النص العربي .

والميمر الرابع عشر — وهو الأخير — يبدأ من « باب منالنوادر » ( ص ١٣٩ س ٦ وما يليه ، في نشرتنا هذه ) .

۲ — في ص ۱۹۰ ترجم «حكماء مصر» (ص ۱۹۹ س۱۲) بقوله Theologia secundus Aegyptios وعندنا أن هذا هو الأصل في تسمية الكتاب باسم كا ورد في عنوانه في كل الترجمات اللاتينية . وبهذا نكون قد حللنا هذا اللغز الذي حير جميع الباحثين في وضع هذه التسمية الغريبة : « أثولوجيا أرسطوطاليس بحسب المصريين » وكملة Aegyptii ترد في ترجمة بطرس نيقولاوس ( سنة ۱۹۱ في روما ) ورقة ۱۹۱ سي ۲ علي هذه الصورة :

propter quid Aegyptii usi sunt litteris Hieroglyphis

وفي الورقة نفسها ٩١ س س ١ هكذا :

Scientia Aegyptiorum de superni rebus

## مخطوطات أثولوجيا

#### ف = بازیس فارسی ملحق رقم ۱۶۶۰

١ - هـذا مجموع مُلَفَق لا ينتسب قسماه بعضهما إلى بعض فى الأصل . بل أضيف القسم الثانى وهو يشمل « أثولوجيا » إلى مجموع أصيل كان يتألف فى الأصل ، محسب ما يتبين مما هو وارد فى ورقة ملصقة فى جلدة المجموعة ، من :

- ۱ اختیارات بدیعی در تعریف نباتات وأحجار معدنیة .
  - ۲ تیمور نامه هاتنی ، منظوم در فتوحات تیموریة .
    - ۳ شهنامه منثور .
    - ٤ عشقنامه عصار .
      - ه ديوان زکي .

وكلها فارسية . ولكن لم يبق منها في هذا المجلد الذي بين أيدينا غير الأول فقط وهو معجم في النبات والأحجار على الترتيب الأبجدي ، و به صُور جميلة لبعض النبات والحيوان لإيضاح النباتات المذكورة فيه و بعض أنواع الحيوان ؛ و بمناسبة النباتات يذكر منافعها في تحضير الأدوية وفي العلاج ، على عادة أهل هذا الفن كابن البيطار وصاحب التذكرة وغيرهما .

وقد ورد فى خاتمة هذا المخطوط الفارسى العبارة التالية : « تمت شد اختيارات بديعى بتاريخ سلخ شهر صفر المظفر سنة ١٢٠٠ » ، وهى تقابل سنة ١٧٨٥ م .

- ٢ أما القسم الآخر فهو الذي يعنينا هنا وفيه « أثولوجيا أرسطوطاليس » :
- (۱) ورد فى الصفحة الأولى البيضاء ( ورقة ۱۳۹۲ ) شعر فارسى فى مدح حكمة « أرسطاطاليس يونانى » .
  - (ت) يبدأ الـكلام هكذا (ورقة ٣٩٢ ت):

« بسم الله الرحمن الرحيم ، و به نستعين . الحمد لله ربّ العالمين ، والصلاة والسلام على عمد وآله الطيبين الطاهرين المعصومين .

« الميمر الأول من كتاب أرسطوطاليس الفيلسوف ، المسمى باليونانية أثولوجيا وهو القول على الربوبية ، تفسير فرفوريوس الصورى ، ونقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله ابن ناعمة الحمصى ، وأصلحه لأحمد بن المعتصم بالله أبويوسف يعقوب بن إسحق الكندى .

« جدير الكل ساع لمعرفة الغاية التي هو غايتها (!) للحاجة اللازمة إليها وقدر المنفعة الواصلة إليه من لزوم مسلك البغية لتذهب (!) الأساليب القاصدة إلى عين اليقين المزيل للشك عن النفوس ، عند الإفضاء به إلى ما طلب منها ، وأن يلزم طاعة تصرفه ما يذيقه من لذاذة الرقى في رياضات العلوم السامية على غاية الشرف التي تتوقف النفوس العقلية لشروع (!) الطبيعي إليها .

« قال الحكيم : أول البغية آخر الدرك ، وأول الدرك آخر البغية . فالذى انتهينا إليه وأول من الفن الذى [ ٣٩٣ ] تضمّن كتابنا هذا موافقين ( في الهامش : هو أقصى ) غرضنا وغاية مطلوبنا في غاية ما تقدم من موضوعاتنا ... » .

وهذا الاستهلال كما ترى ملىء بالقحريفات.

- (ح) المخطوط مبتور آخره ، نقص منه ورقتان ، ووقف عند قوله : « إن كانت العقل ولد الحكمة . فإنه لا يخلو أن تكون الحكمة التي في العقل من شيء » ، وضاع ما بعده ، وقد أشرنا إلى ذلك في موضعه من هذا الكتاب ( ص١٥٩ س ٣ ) . على أن المفقود قليل جداً كما ترى .
  - ( ٤ ) هذا القسم يقع في الحجلد من ورقة ٣٩٢ إلى ورقة ٥٠٤ و بها ينتهي الحجلد .
- (هر) الخط نسخى واضح منقوط . وعدد الأسطر في الصفحة ١٥ سطراً ، وطول

المكتوب في الصفحة ٥ر١١سم وعرضه ٢ر٧ سم . أما حجم الورق فهو ٧ر١٩ ×٧ر١١سم .

(و) ولأن المخطوط مبتور الآخر ، لا ندرى هل وجد به تاريخ نسخ أو لم يوجد . ولكن من طريقة الخط يظهر أنه من القرن التاسع تقريباً ( الخامس عشر الميلادى ) .

( ز ) على هامش هذا المخطوط بعض مراجعات وتصحيحات تدل على أن ثمت من راجع هذه المخطوطة على نسخة أخرى .

وهـذا المخطوط يشابه كثيراً المخطوط ب ( = باريس عربى رقم ٢٣٤٧ ) ولكنهما يختلفان بضعة اختلافات تدل على أنهما لم ينسخا من بعضهما ولا من مصدر واحد ؛ و إنما كثيراً ما يتفقان معاً في عدة قراآت على خلاف مع مخطوطات برلين واستانبول .

و بالجملة فهو مخطوط لا بأس به ، أفدنا منه كثيراً فىالتصحيح ، كما تبين فى الجهاز النقدى .

### ب = باریس رقم ۲۳٤٧ عربی

١ - مخطوط في ٨٧ ورقة ، طول ٢٥ × عرض ١٥ سم ، مسطرة ١٥ سطراً في الصفحة . المسكتوب موضوع في إطارمؤلف من خطوط : أزرق فأحمر؛ فمذهّب؛ طول الإطار ١٧٠٧ سم × عرض ١٠٠٢ سم . والخط فارسي متكسّر ، خال من النقط إلاّ نادراً جداً ، وخال من الضبط تماماً . وأوائل الميام تبدأ بمستطيل ملون يسوده الذهبي والأزرق الغامق ، وفيه زخارف شجرية . والورق ناعم لامع متوسط السَّمْك .

٢ - ورقة إ بداية الكتاب ، هكذا :

« بسم الله الرحمن الرحيم ، و به نستمين . الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محدر أشرف أولى الحكمة والألباب .

« الميمر الأوّل من كتاب أرسطوطاليس الفيلسوف ، المسمى باليونانية أثولوجيا ، وهو القول على الربوبية ، تفسير فرفوريوس الصورى ، ونقله إلى العربية عبد المسيح ابن عبد الله ابن ناعمة الحمصى ، وأصلحه لأجل أحمد المعتصم بالله (كذا في الهامش ، وفي الصلب : وأصلحه أحمد ) أبو يوسف يعقوب بن إسحق الكندى .

« جدير بكل ساع لمعرفة الغاية التي هي عائدة ( هامش : غايتها ) للحاجة اللازمة إليها وقدر المنفعة إليه من لزومه ( هامش : من لزوم ) مسلك البغية لقدميث ( في الهامش : التدميث : التليين . . . ) الأساليب القاصدة إلى عين اليقين المزيل للشك عند الاتضاء به ( فوقها : الاقتضاء به — في الهامش : عن النفوس ) إلى ما طلب ( فوقها : طلبي ) منها وأن يلزم طاعة تعرفه مايذيقه من لذاذة الترقى في رياضات العلوم السائقة به إلى غاية الشرف التي تترفى النفوس العقلية بالنزوع الطبيعي إليها .

« قال الحكيم : أول البغية آخر الدرك ، وأول الدرك ... » .

٣ - في الهامش بعض تصحيحات واختلافات قراءة أو شروح لغوية أو تعليقات من قارىء - وليست كثيرة ، وأغلبها لاقيمة له في تحقيق النص أو إيضاحه ، و إن كان فيها قراآت كثيرة تؤيد مخطوطات أخرى . وعلى كل حال فقد أفدنا من بعضها في هذا التحقيق . ٤ - ينتهى المخطوط هكذا :

« ... ثم قبلت بعد ذلك صُوراً بعد صُور ، فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولى. لأنها قد لبست صوراً كثيرة فهي خفيّة تحتها ، لا ينالها شيء من الحواس ألبتة .

« هذا آخر كتاب أثولوجيا لأرسطوطاليس الفيلسوف اليوناني . والحمد لله أولا [ ١٨٧ ] وآخراً ، وظاهراً و باطناً .

« قد وقع الفراغ من تنميقها لستة عشر من الشهر الشالث من السنة الرابع (!) في العشر الرابع بعد المائة العاشرة — على يد أحقر عباد الله حسين بن مرزا على التبريزى ، في بلدة أحمد أباد الكجرات تذكرة للمخدوم الذكن الزكن الألمى اليلمعى ذو (!) الطبيعة الوقادة والقريحة النقادة مرزا مخلص حسين ، بلغه الله إلى أقصى مقاصده وأوصله إلى أعلى مدارجه » .

- ٥ تاريخ نسخها إذن ١٦ ربيع الأول سنة ٥٣٤ هـ ، الموافق سنة ١٥٢٧ م .
- ٣ يتفق في أغلب الأحوال مع ف ، كما ذكرنا . ولكنهما لم ينقلاعن نسخةواحدة .
- بالهامش بضع تعليقات بقلم من كتبت له النسخة وهو مرزا مخلص حسين ، يرد
   عند نهاينها له : «كتب حسين » وليست بذات قيمة ، لأنها تقوم غالباً على سوء فهم منه .

٨ - وقد ذكر ديتريصي في مقدمة نشرته عن هذا المخطوط إنه غير وثيق إلا قليلا ،
 و إن النسخة تدل على أن الناسخ ضئيل الحظ من دراسة الفلسفة . « ولم أُفِدْ من مخطوط باريس عادة إلا حيث توجد نقوص في مخطوط برلين » .

وقد تبين لنا فعلا أنه لم يراجع مخطوط باريس هـذا إلا مراجعة سطحية وفي مواضع قليلة فحسب ؛ ولو أنه راجعه بتمامه وعنى به عنايته بمخطوط برلين إذن لأفاد منه كثيراً في إصلاح الأغلاط العديدة التي وقع فيها ، والنقوص التي تُركَتُ كما هي في بشرته . ولعل صعو بة قراءة هذا المخطوط كانت السبب في إحجامه عن مراجعته بتمامه و بعناية زائدة .

## م = مخطوط تيمور ١٠٢ بدار الكتب المصرية

هذا مجموع يتألف من :

۱ — « تعلیقات رئیس الحکماء المتألمین علی أثولوجیا » ، وهی تعلیقات ابن سینا علی أثولوجیا ، وهی تعلیقات ابن سینا علی أثولوجیا ، وقد نشرناها فی « أرسطو عند العرب » ص ۳۵ — ص ۷۷ . وتقع من صفحة ۲۰ إلی ۲۰

٢ - « كتاب أثولوجيا لأرسطو » من صفحة ٢١ إلى ١٥٩ .

٣ — شرح جلال الدين الدواني على هياكل النور للسهروردي من صفحة ١٦٢ إلى ٣٥٣ وواضح من الورق أن الأول والثاني فير الثالث ؛ كما أن الخط في الأول والثاني واحد، بينما هو مختلف عما في الثالث .

و يعنينا هناكتاب أثولوجيا .

١ - يبدأ هكذا:

«بسم الله الرحمن الرحيم و به نستعين : الحمد رب العالمين ، والصلاة والسلام حلى>
محد أشرف أولى الحكمة والألباب . الميمر الأول من كتاب ارسطاطاليس الفيلسوف المسمى
باليونانية أثولوجيا ، وهوالقول على الربوبية تفسير فرفوريوس الصورى ، ونقله إلى العربية ...»
٢ — ينتهى هكذا : «...ثم قبلت بعد ذلك صوراً بعد صور ؛ فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولى لأنها قد لبست صوراً كثيرة فهى خفية تحتما لا ينالها شيء من الحواس أن يرى الهيولى لأنها قد لبست موراً كثيرة فهى الهيولى المناها شيء من الحواس ألبتة ، وهذا آخر كتاب أثولوجيا . تمت بعون الملك الوهاب » .

 $\pi$  — مسطرته بین ۱۷ و ۱۹ سطراً ؛ والخط فارسی جمیل . وحجم المکتوب فی الصفحة ۹  $\times$  + ۱ $\pi$  سم ، وحجم المخطوط  $\pi$  ۲٤) سم .

٤ - فى الهامش تعليقات بالأحمر كثيرة ، وتعليقات بالأسود أكثرها تصحيحات
 عن نسخ أخرى .

ليس في المخطوط تاريخ نسخ فيا يتصل بالكتابين الأول والثانى ؛ أما الكتاب الثالث — وهو شرح الدوانى على « هيا كل النور » — فتاريخ نسخه « ضحوة يوم الثلاثاء سلخ شهر الشوال سنة ١٠٦٦ ، وأنا العبد المحتاج إلى رحمة ملك ( اقرأ : الملك ) الغنى فخر الدين على " ، المتخلّص ( = المشهور ) بتائب . اللهم اغفر لكاتبه ولقارئه » .

ولكن لما كان هذاالكتاب الثالث لاينتسب إلى الأول والثانى ، فإن تاريخ النسخ والناسخ كليهما لا يتعلق إلا بشرح الدوّانى على « هيا كل النور » .

٣ — المخطوط ردىء جداً وملىء بالتحريفات ، ولهذا لم يفد فى تقويم النص .

## ح = حميدية رقم ٧١٧ باستانبول

١ -- هذا المخطوط يقع في ٦٦ ورقة ، وفي الصفحة ٢٥ سطراً ؛ والخط فارسي جميل ؛
 والأحرف منقوطة ؛ خال من الشكل .

وهو من وقف السلطان عبد الحميد خان . يشهد بذلك ختم فيه : « الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كُنّا لنهتدى ، لولا أن هدانا الله . وقف السلطان عبد الحميد خان » وتحته : « من وقف سيد السلاطين و فحر الملوك والخواقين السلطان بن السلطان : عبد الحميد خان ابن السلطان أحمد خان ، لا زال ناطقاً بالحكمة والصواب وملزم الحجة على أهل الأهواء والإرهاب – الداعى السيد على بهجت حرئيه > س،أوقاف الحرمين الشريفين غفر له » . وتحته ختم هذا الأخير : « جون ها از فيض السيد على بهجت » – وكل هذا في الورقة ١١ وفيها أيضاً : « ترجمة أثولوجيا » .

والسلطان عبد الحميد هذا هو السلطان عبد الحميد الأول بن أحمد ، المتوفى فى ١١ رجب سنة ١٢٠٣ هـ ( = ١٧٨٩ م ) . والمكتبة الحميدية ملحقة بمكتبة مراد ملا باستانبول .

٢ \_ يبدأ في ورقة ١ \_ بعد حلية تستغرق ثلث الصفحة هكذا :

« بسم الله الرحمٰن الرحيم . الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محمد وآله الأشراف أولى الحكمة والألباب .

« الميمر الأول من كتاب أرسطوطاليس الفيلسوف المسمى باليونانية « أثولوجيا » وهو القول بالربو بية ، تفسير فرفور يوس الصورى ، ونقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله بن ناعمة الحمصى ، وأصلحه لأحمد المعتصم بالله أبو يوسف يعقوب بن إسحق الكندى رحمه الله . . . » جدير لكل ساع لمعرفة الغاية . . . »

- ٣ في الهامش عدد قليل من التصويبات من نسخ أخرى .
- ٤ -- اتخذنا ترقيم أوراق هذا المخطوط أساساً للإشارة فأشرنا إليها في صلب النص.
- ه ينتهى هكذا: « . . . فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولى لأنها قد لبست صوراً كثيرة ، فهى خفية تحتها ، لا ينالها شيء من الحواس ألبتة . هـذا آخر كتاب أثولوجيا للمعلم الأول فيلسوف الأعظم أرسطاطاليس » .
- انها بعد الیس فیها تاریخ نسخ ؛ وهی علی کل حال لیست قدیمة ، ولذا نفترص أنها بعد القرن التاسم الهجری .
- ۳ وتتفق مع طبعة ديتريصي اتفاقاً كبيراً جداً ؛ أي أنها تتفق مع نسخة ل ( = برلين برقم ۲٤٧ اشپرنجر ) فهما مأخوذتان من أصل واحد ؛ وقد افترض ديتريصي أن ل تاريخها القرن العاشر أو الحادي عشر ( حوالي ۱۳۰۰ م كما قال ) .

ص = مكتبة أيا صوفيا رقم ٢٤٥٧ ( من ١٠٥ ا إلى ١٩٨ س )

١ — هذه النسخة من « أثولوجيا » ضمن مجموع يشمل رسائل فى الفلسفة خصوصاً ،
 من بينها « المثل العقلية الأفلاطونية » ( من ورقة ١٩٨ س إلى ٢٦٩ ) .

وهى بخط فارسى جميل ، حروفه منقوطة ، خال من الضبط ؛ فى الصفحة ١٥ سطراً ؛ وتقم « أثولوجيا » من ورقة ١١٠٥ إلى ١٩٨ ب أى فى ٩٤ ورقة . ٢ — أولها : « بسم الله الرحمٰن الرحمي . ربِّ تمُّمْ والخير .

« الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على نبى الرحمة محمد وآله الطاهرين .

« الميمر الأول من كتاب أرسطاطاليس المسمى أثولوجيا ، وهو المقول على الربو بية . فستره فرفور يوس الصورى ، ونقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله الناعمى ، وأصلحه يعقوب بن إسحٰق الكندى لأحمد بن المعتصم بالله .

« جدير بكل ساع لمعرفة المعانى التي هو عامدها ، للحاجة اللازمة إليها وقدر المنفعة الواصلة إليه ، لزومه مسلك البغية لها لتدميث الأساليب ... » .

#### ٣ -- وآخرها :

« ... فلذلك لا يقدر أحد أن يرى الهيولى لأنها قد لَبِسَتْ صُوَراً كثيراً ، فهى خفية تحتها لا ينالها شيء من الحواس .

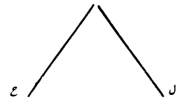
« تمّ الـكلامُ بأسره ؛ ولواهب العقل الحمدُ بلانهاية . والصلاة على محمد وآله بلاغانة .

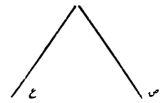
« وكتب فى أواسط شهر رمضان المبارك فى وقت الضَّحى ٰ يوم الاثنين سنة ثلاث وستين وثما عائة ، بمقام أدرنه المحروسة » .

ع - فتاريخها إذن أواسط شهر رمضان سنة ٨٦٣ هـ (= سنة ١٤٥٨ م) ، فهى إذن أقدم النسخ المعروفة التاريخ بين نسخ « أثولوجيا » كلها . ولهـذا اخترنا قرا آنها أساساً في كثير من الأحيان ، فهى أفضل النسخ . ولولا أن ناسخها كان يتقن الموضوع الذى ينسخه ، لأننا لا حظنا أنه كثيراً ما يختار قراءة أوضح نظن أنه هو الذى اقترحها ووضعها . وكثيراً ما يؤدى ذكاء الناسخ إلى إشعاره بالقدرة على إصلاح ما ينسخ فيستبيح لنفسه من الحرية في إصلاح أو تعديل الأصل بحسب فهمه ما لا يستبيحه الناسخ العادى . ولكنها على كل حال أحسن النسخ المعروفة حتى الآن من « أثولوجيا » .

على أن ثمت تشابها بين ع كم ص مما يجعلنا نعتقد أن كلاًّ من ع كم ص ربما

تكونان مأخوذتين عن أصل واحد أ ولو رسمنا صلات المخطوطات : ع ، ص ، ل ، ح لكانت كما يلى :





وقد لاحظنا كذلك أنها تتفق فى بعض تصحيحاتها مع شذرات مجموعة فركوڤتش التى تناظر الترجمة اللاتنية .

ع = حكمة طلعت برقم ٣٨٤ بدار الكتب المصرية بالقاهرة.

١ – يشمل هذا المخطوط كتابين :

- (۱) « أثولوجيا أرسطاطاليس » ويقع من ۱ س إلى ١٦٨؛
- ( س ) « المثل العقلية الأفلاطونية » ويقع من ٦٩ س إلى ١١١٧ .

وفى مقدمة نشرتنا لكتاب «المثل العقلية الأفلاطونية » وصفنا الكتاب الثانى التفصيل فلا داعى إلى العود

۲ — المخطوط بخط فارسی جمیل ، منقوط ؛ وأسماء المیام, وأوائل الفقر بحبر أحمر ؛ ولیس فی الهامش تعلیقات . فی الصفحة ۲۰ سطراً . والمکتوب فی إطار مقاسه ۱۲ × ۱۲ سم ، ومقاس المجلد ۲۳ ۳ × ۱۳ سم . وقد سُبِق بعدة أوراق ( ٦ أوراق ) جزء منها مقسم إلی مربعات .

٢ — يبدأ الكلام بعد حلية مذهبة مقاسها ٥ 🗴 ٦٠٠ سم هكذا :

« الحمد لله ربّ العالمين ، والصلاة والسلام على نبى الرحمة محمد وآله الطاهرين .

« الميمر الأول من كتاب أرسطاطاليس المسمى أثولوجيا وهو المقول على الربوبية ، فسره فرفوريوس الصورى ، ونقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله الناعمى ، وأصلحه يعقوب بن إسحاق الكندى لأحمد بن المعتصم بالله .

« جدير بكل ساع لمعرفة المعانى التى هو عامدها للحاجة اللازمة إليها وقدر المنفعة الواصلة إليه فى لزومه مسلك البغية لها لتدميث الأساليب القاصدة إلى غير (كذا!) اليقين المزيل للشك عند الإفضاء به إلى ما طلب منها ... » .

الذلك لا يقدر أحد أن يرى الهيولى لأنها قد لبِسَت ْ صُورًا كثيرة فهى خفية (في النص: حنفية) تحتما لا ينالها شيء من الحواس.

« تم الكلامُ بأسره . ولواهب العقل الحمدُ بلا نهاية . والصلاة على محمد وآله بلا غاية » على حمد وآله بلا غاية » على حمد النسخة تتفق مع ص ؛ ولكنها كثيرة التحريف ولعلها نقلت عنها وكان الناسخ جاهلاً فملاً ها تحريفاً . وقد ورد فيها كما ورد في ص : « ونقول إن حكماء مصر كانوا قد رأوا ... » (ص ٦٦ س ٢٠) .

ه - ليس فيها تاريخ نسخ ، ولكنها حديثة قطعاً بعد القرن العاشر .

م = حكمة تيمور برقم ١٠٢ بدار الكتب المصرية بالقاهرة

١ — هذا المخطوط مجموع يشمل: (١) تعليقات رئيس الحكماء المتألّهين على أثولوجيا وهي تعليقات ابن سينا على كتاب «أثولوجيا» وقد بشرناها عن هذا المخطوط (وهو ردئ جداً) وعن المخطوط رقم ٦ م بدار الكتب المصرية في كتابنا «أرسطو عند العرب». وتقع هذه «التعليقات» من صفحة (مخطوطات تيمور كلها مرقومة بالصفحات لا بالأوراق) ٢ إلى ٢٠٠. وفي آخرها: «تمت تعليقات رئيس الحكماء على أثولوجيا في سلخ شهر محرم الحرام سنة ١٠٩٥».

- (ت) « أثولوجيا أرسطاطاليس » ويقع من صفحة ٢١ إلى ١٥٩ .
- (ح) شرح جلال الدین الدوّانی علی هیاکل النور للسهروردی . وتاریخ نسخ هذا الجزء من المخطوط هکذا : قد وقع الفراغ من تسوید هذه الرسالة الشریفة ضحوة بوم الثلاثاء سلخ شهر الشوال سنة ١٠٦٦ ( کذا ! ولعل المقصود سنة ١٠٦٦ ه ) ؛ وأنا العبد المحتاج إلی رحمة ملك الغنی فر الدین علی ، المتخلص به «تایب» . اللهم اغفر لـکاتبه وقارئه ! » . وهذا القسم الثالث فی ورق و بخط یختلف عن ورق وخط القسمین الأول والثانی : فهذان بخط واحد ومن ورق واحد ، ولهذا نری أن تاریخ النسخ الوارد فی الرسالة الأولی

هو بعينه تاريخ نسخ « أثولوجيا » ، أعنى سنة ١٠٩٥ فى سلخ شهر المحرم .

٢ — سنصف فقط القسم الخاص « بأثولوجيا » . الخط فارسى ، منقوط ، خال من الشكل . وفي الهامش تعليقات عديدة جداً أغلبها بخط أحر يختلف عن خط النسخة ، فهي حواش للشرح أو التصحيح أو الاستدراك . وفي الهامش أيضاً أثبت الناسخ الأصلى اختلافات نُسَخ . وفي الصفحة ١٧ سطراً . ومقاس المكتوب في الصفحة ٢٨ × ١٥ سم .

### ٣ - يبدأ هكذا:

«كتاب أثولوجيا لأرسطو . بسم الله الرحمن الرحيم ، و به نستعين .

« الحمد رب العالمين والصلاة والسلام محمد أشرف أولى الحكمة والألباب.

« الميمر الأوَّل من كتاب أرسطاطاليس الفيلسوف المسمَّى باليونانية أثولوجيا ، وهو القول على الربو بية تفسير فرفور يوس الصورى ؛ ونقله إلى العر بية عبد المسيح بن عبد الله ابن ناعمة الحمصى . وأصلحه لأجل المعتصم بالله أبو يوسف يعقوب بن إسحق الكندى .

« جدير لكل ساع لمعرفة الغاية التي هو عائدها للحاجة اللازمة إليها وقدر المنقمة الواصلة إليه في لزومه مسلك البغية لتدميث الأساليب القاصدة إلى تبيين ( وفي الهامش: نسخة: عين ) اليقين المزيل للشك عن النفوس عند الإفضاء به إلى ما طلب منها . . . » . عين كالتهي هكذا:

« . . . فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولى' لأنها قد لبست صوراً كثيرة ، فهي خفية تحتما لا ينالها شيء من الحواس ألبتة .

« وهذا آخر كتاب أثولوجيا . تمت بعون الملك الوهاب » .

ه — المخطوط لا بأس به ؛ وقد أخذنا بكثير من قراآته .

وكلة المصريين وردت بوضوح هكذا: « ونقول إن الحكاء المصريين قدكانوا رأوا بلطف أو هامهم ... » (ص١٥٦ س ٩).

٣ — تاريخ نسخه إذن هو سلخ شهر المحرم سنة ١٠٩٥ ه.

#### ق = ٦١٧ فلسفة بدار الكتب المصرية بالقاهرة

۱ — يشمل هذا المخطوط كتاب أثولوجيا و بعده أر بع صفحات تشمل : « خطبة البيان لسيدنا ومولانا أمير المؤمنين » على بن أبى طالب (وقد نشرناها فى كتابنا : «الإنسان الكامل فى الإسلام » ، القاهرة سنة ١٩٥٠ عن نسخ أخرى ) ، ويقع أثولوجيا فى مائة ورقة .

والخط فارسى جميل ، منقوط ، خالٍ من الشكل . وفى الصفحة ١٩ سطراً . ومقاس المكتوب ٧ × ١٧ سم ، وحجم الحجلّد ٧ر١٣ × ٧ڔ٢٤ سم .

بدأ هكذا : « بسم الله الرحمن الرحيم . الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محمد أشرف أولى الحكمة وآله الطاهرين الأخيار الأنجبين ، و بعد! من (كذا!) كتاب أرسطاطاليس الفيلسوف المسمى باليونانية « أثولوجيا » وهو القول على الربوبية ، تفسير فرفوريوس الصورى ، ونقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله بن ناعمة الحصى ، وأصلحه أبويوسف يعقوب بن إسحق الكندى لأجل مستعين بالله أحمد بن المحتصم بالله محمد بن هارون الرشيد العباسى ، أعنى الخليفة الثانى عشر من خلفاء العباسيين .

« الميمر الأول: جدير بكل ساع لمعرفة الغاية التي هو عايدها للحاجة اللازمة إليها وقدر المنفعة الواصلة إليه في لزومه مسلك البغية لتدميث الأساليب القاصدة إلى عين اليقين المزيل للشك عن النفوس عند الإفضاء به إلى ما طلب منها ... » .

وفى هذه الديباجة الأولى زيادات لا توجد فى غيرها من النسخ ، وهى قطعاً من وضع أحد النساخ وليست من الأصل ، لأنه لا محل لهذا التعريف بأحمد بن المعتصم .

٣ — فى الهامش تعليقات وفيرة جداً باللغة الفارسية و بخط مخالف لخط الصَّاب؛ كما توجد تصحيحات قليلة جداً فى الهامش.

#### ٤ — ينتهي هكذا:

« ... فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولى لأنّها قد لبست صُوراً كثيرة فهى خفية تحتمها لا ينالها شيء من الحواس ألبتة .

« تم أثولوجيا بعون الله تعـالى وقوَّته عن يد الضعيف الذليل الوجود القوى الذنوب

كثير العناء والمِحَن ابن فتاح حسن التبريزى ، غفر الله تعالى ذنو بهما وستر عيو بهما! » .

ه — ليس فى النسخة تاريخ نَسْخ . ولـكن يوجد على الورقة الأولى (١١) تملـكات أولها: « قد مَلّـكنى الله تعالى هذا الـكتاب المستطاب بالمواهبة الصحيحة الشرعية فى يوم الخميس الثامن من شهر ذى قعدة الحرام من العام الخامس من المائة الثانية عشر من تاريخ الهجرة على هاجرها ألف ثناء وتحية . حرره العبد الفقير الذليل رستم بن شاه و يزرى » ، الهجرة على هاجرها ألف ثناء وتحية . حرره العبد الفقير الذليل رستم بن شاه و يزرى » ، وهذا النملك مذيل بخاتمه وفيه : « لا إله إلا الله ، الملك الحق المبين ، عبده رستم سنة ١١٠٩ » .

ثم تملك آخر نصّه: « قد تشرفت بابتياع هـذا الكتاب المستطاب فى شهر شعبان المعظم من شهور سنة ثلاث عشر من المائة الإثنى عشر من الهجرة النبوية عليه وآله صلوات الله الملك الأكبر . وأنا العبد المذنب ... » وقد نُحِى اسم المتملك وخاتمه . ثم تملكات لم يذكر فيها التاريخ ولا اسم المالك فأعرضنا عن ذكرها .

على أنه يبدو من المخطوط أنه من القرن العاشر تقريباً .

٦ - وردت كلة المصريين هكذا: « ونقول إن الحكاء المبصرين قد كانوا ... »
 ٩٦ - س ٥ ).

٧ – النسخة قليلة الجودة .

# مخطوط رسالة العلم الإلهى حكمة تيمور رقم ١١٧ بدار الكتب المصرية

١ – هذا المخطوط مجموع يتألف من:

- (١) « رسالة في العلم الإلمى للشيخ الفاصل الفيلسوف العالم الزاهد أبي نصر الفارابي » وتقع من ص ٢ إلى ص ١٥ .
- (<sup>1</sup>) كتاب علم ما بعد الطبيعة « للشيخ عبد اللطيف بن يوسف رحمه الله » ، ويقع من ص ١٦ إلى ١٧٨ .

- (ح) «كتاب ما بعد الطبيعة من تلخيصات الفاضل محمد أبو الوليد ابن رشد » ويقع من ص ١٨٢ إلى ص ٢٥١ .
- (٤) رسالة «لواحد من فضلاء اليهود اسمه يهوده بن سليان ، قصد فيها بيان نقصان براهين أرسطو في قدّم العالم عن مرتبة البرهان . وقدّم لذلك ما أتى به أرسطو في كتاب البرهان في بيان شرائط البرهان اللّتي والأنّي ، معتمداً على شرح الفاضل ابن رشد لهذا الكتاب لأنه أوثق (في النص: اثق) من يعتمد عليه في تتابع أقاويل أرسطو وتحقيق مذاهبه . ثم شرع في ذكر ما يبرهن به في إثبات قدّم العالم على الترتيب الذي أتى به أرسطو في كتبه من ذلك ، وذلك في كتاب السماع الطبيعي وفي كتاب السماوات (كذا!) والعالم وفي كتابه ما بعد الطبيعة . ونشرع بعون الله تعالى في نقل ما ذكر في هذه الرسالة . القسم الأول في ذكر ما يحتاج لذلك من كتاب البرهان ... » و و قع هذه الرسالة من ص ٢٥٦ إلى ٢٥١ إلى ٢٥١ .

# ٢ – الرسالة في العلم الإلهٰي تبدأ هكذا :

« بسم الله الرحمن الرحيم . هذه رسالة فى العلم الإلهٰى للشيخ الفاصل الفيلسوف العالم الزاهد أبى نصر الفارابي . قال رحمه الله : يحق علينا أن نفحص . . . » .

وتنتهى هكذا: « ... والعقل يقبل التكثير ، والشيء الأول لا يقبل التكثير ، بل تبقى وحدانيته دائمة . تمت الرسالة والحمد لله وحده » .

ورسالة « ما بعد الطبيعة » لعبد اللطيف بن يوسف البغدادي تبدأ هكذا :

« فال المؤلف الشيخ عبد اللطيف بن يوسف رحمه الله تعالى : غرضى كتاباً فى علم ما بعد الطبيعة ، يكون متوسطاً بين المبسوط والمختصر ؛ لأنى كنت صنفت من قديم كتاباً فى ذلك فجاء مبسوطاً وكررت فيه المعانى تكريراً طويلاً يكاد أن يمله القارئ فيه . ثم ذكر أنه ما دعاه لتصنيف هذا الكتاب إلا كونه وجد لابن سينا تصانيف مخالفة لرأى المشائين ، فأراد أن ينبه طالبي العلم بأنهم لا يعودون بتأليفه . ثم إنه بعد ذلك ذكر أنه يريد < أن > يقدم مقدمة يذكر فيها أغراض الكتاب ومنفعته وتقسيم أجزائه . فقال إن

أحس ما ينبي عن جميع ذلك مقالة لأبى نصر ذكر فيها جميع هــذه الأغراض فأريد أن أن انتلها بنصه . - فقال أبو نصر ... » .

وتنتهى هكذا: « ... فإن ازداد شرفاً وروحانية انعطف إلى العالم الأسفل فدبره وساسه وجذب من قدر عليه منهم إليه ، ورتبهم مراتب بقدر استعدادهم واستئهالهم حتى توجد المدينة الفاضلة . وقد نحن (كذا) في استبداء تصنيف كتاب نصف فيه أحوال المدينة الفاضلة وما يتبع ذلك . تم الكلام في العالم الإلهى والحمد لله على ذلك . والسؤال منه أن يزيل عنا كل عائق يعوقنا عن فهمه ، بمنه وكرمه ، فهو ولى ذلك . تم في أوائل شعبان سنة ٩٣٦ » .

وتلخيص ان رشد يبدأ هكذا:

« بسم الله الرحمن الرحيم . وصلى الله على محمد نبيه الكريم ، وسلّم تسليماً وعلى آله وأصحابه . كتاب ما بعد الطبيعة . قصدنا في هـذا القول أن نلتقط الأقاويل العلمية من مقالات أرسطو الموضوعة في علم ما بعد الطبيعة على عادة ما جرت به عادتنا في الكتب المتقدمة . . . » .

و ينتهى هكذا: « . . . وهذه كلها آراء شبيهة بآراء أفروطا غورش ، وسنفرغ لبيان. ما يلحقها من الشناعة في المقالة التي تلي هذا إن شاء الله تعالى .

« وهاهنا انقضى القول فى الجزء الثانى من هذا العلم ، وهى المقالة الرابعة من كتابنا هذا . والحمد لله ربّ العالمين وصلى الله على محمد وآله وأصحابه وسلم . وكان فراغه على يد أحقر الورى موسى بن ابرهيم المتطبب ، فى الثانى من محرم الحرام سنة ٩٣٢ للهجرة .

« قال بعض من شافه المؤلف إنه لم يلتفت إلى إتمام الكتاب بالمقالة الخامسة الذي وعد بها لأنها تشتمل على أكثر أمور غيرمهمة كتصحيح مبادئ العلوم والمقدمات اليقينية ، ورأى أنه يكفى بذلك ما أشير إليه » .

ورسالة يهوده بن سليمان أثبتنا أولها . وتنتهى هكذا : « ... و يجوز ذلك في بيان الكبرى أيضاً في صناعة الجدل لأنه قد يجوزبها الاستقراء وإن لم يحط جميع الأجزاء بل

يكفى فيه بقدر ما يفيد الظن . وكذلك يجوز الاستقراء فى بيان الأوليات للمعاند ، أو لمن به نقصان من أصل الفطرة » .

" — رسالة العلم الإلهى ورسالة البغدادى فى « ما بعد الطبيعة » بخط واحد ؛ ورسالة ابن رشد فى تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة ، ورسالة يهوده بن سليمان كلتاها بخط واحد ؛ ويظهر أن الجموع كان يتألف من الرسالة الأولى والثانية ثم أضيفت إليه الرسالتان الثالثة والرابعة .

والرسالتان الأولى والثانية : بخط نسخى واضح ، منقوط ، خالٍ من الحركات . وفى الصفحة ٢٥ سـطراً . ومقاس المكتوب ١٠×٧ر١٥ سم ، وحجم المجلد الحالى ٣٠٤ ×٥ر١٧ سم . وليس فى الهامش تعليقات ؛ والعنوانات بحبر أحمر .

٤ - ورسالة عبد اللطيف بن يوسف البغدادي تتضمن عدة فصول .

والفصل العشرون منها مقتبس من كتاب ﴿ إيضاح الخير » وقد نشرناه فى كتابنا ﴿ الأَفْلَاطُونِيةَ الْحِدْثَةَ عَنْدَ العربِ » ( ح ١ ص ٢٤٨ —ص ٢٥٦ ، القاهرة سنة ١٩٥٥ ) .

والفصل الحادى والعشرون (ص ١٤٧ وما يليها حتى ص ١٥٤) وكذلك الثانى والعشرون (ص ١٥٤ إلى ص ١٦٢) والثالث والعشرون (ص ١٦٧ — ص ١٦٩) والرابع والعشرون (ص ١٦٩ — ص ١٧٨) كلها « فى أثولوجيا وهو علم الربوبية » .

#### - { -

والحق أن الباحثين منذ بوريسوف سنة ١٩٣٠ قد بالغوا فيما يتصل بحقيقة كتاب « أثولوجيا » .

(۱) فمن المبالغة التي لا تبررها النصوص الواردة فى الأصل العربى ونظيره فى الترجمة اللاتينية التي قامت عليه – أن يقال إن هـذه الرواية العربية الثانية ( وهكذا سنسمى الرواية التي بنيت عليها الترجمة اللاتينية ) هي الرواية الأصيلة ، وأن الرواية الأخرى التي

نشرها هنا ليست إلا رواية أفقت لاستعال جمهور المسلمين ؛ أما الرواية الثانية — الأصيلة في زعمه — فقد رأى أن واضعيها من نصارى الشرق ؛ ولهـذا ورد فيها نصوص تتصل بنظرية «الـكلمة» بوصفها وسيطاً بين الواحد الأول و بين العقل الأول المُبتَدع منه . وهذه النصوص ذات النزعة المسيحية كانت السبب الذى من أجله ظن الباحثون — قبل بوريسوف — أن الترجمة اللاتينية قد زيفت الأصل العربي فأقحمت عليه هـذه النصوص المسيحية النزعة .

فإن بوريسوف نفسه قد عاد في مقال ثان (١) بعنوان « في نقطة ابتداء نظرية الإرادة عند سلمون بن جبرول » — أورد فيه سبعة مواضع من النص العربي في الرواية الثانية التي اكتشفها ، وترجم هذه المواضع (٢) إلى الروسية — نقول إنه عاد فرجع عن توكيد رأيه القائل بأن الرواية الثانية ذات أصل مسيحي ، لأن نظرية « الكلمة » الواردة فيها ليست حجة حاسمة ؛ وأصبح برى أن الأرجح أن يقال إن « أثولوجيا » في الرواية الثانية بجب أن يعد أثراً من آثار الهلسفة التلفيقية الهلينية التي أنتجت « البو بماندرس » والتي دان بها علماء الصابئة (٣) في حَرّان حتى عهد متأخر عن ظهور الإسلام بعدة قرون .

والحق أن ما ورد في هذه المواضع السبعة عن نظرية « الكلمة » لا يحتاج أبداً إلى أن يكون واضعه من النصارى ، لأن نظرية « الكلمة » منذ عهد فيلون قد نَمَت ْ حتى بلغت درجة عالية من التطور عند خلفاء أفلوطين ، خصوصا ايا مبليخوس . ونرى في « أثولوجيا » بحسب الرواية الأولى (وهي المنشورة هاهنا) أن نظرية « الكلمة » (راجع ص ١٤٤ ، ص ١٤٥ ، ١٤٠ ، الح) تلعب دوراً خطيراً هو الأساس العام لنظرية «الكلمة» عامة . وإلى جانبها نجد « الحكمة الأولى » (ص ١٥٧ س ١ وما يليه ) توصف بأنها

<sup>(</sup>۲) وقد ترجم هذه المواضع إلى الفرنسية سلمون بينس فى مقاله فى « مجلة الدراسات الإسلامية » . S.Pines, in Revue des Etudes Islamiques, Année 1954 ۱۱ ص ۸ — ص ۱۹۰۶ اسنة کام

<sup>(</sup>٣) راجع عنهم كتابنا : « التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية » ص ٧٠ — ص ٧٣ ؟ ط ٢ القاهمة سنة ١٩٤٦ .

« عَلَةَ العَلَلَ » ، فهل نر بط بينها و بين فكرة الحكمة في سفر « الحكمة » المنسوب إلى يشوع بين شيراخ ؟

و إذن فهذه المواضع لا تخرج عن الروح العامة الواردة في « أثولوجيا » ؛ و إذا لم ينص صراحة في روايته الأولى هذه على أن العقل أبدعه الباري بأمره و إرادته ، والإرادة هي الكلمة ، فإن عبارة كهذه يمكن أن تستنتج من النص التقليدي وتتمشى معه دون حاجة إلى مصدر مسيحي خاص . و إنما المشكلة هي : لم كم توجد هذه المواضع في الرواية التقليدية وهي المنشورة هنا ؟

يرى پينس فى مقاله الآنف الذكر أن هـذه المواضع مصدرها إسماعيلى : فنى كتب الإسماعيلية يرد أن الكمامة هى الإرادة وهى العلم (مخطوط بودلى رقم ٥٥ أوسلى ورقة ١١٥٥) و «كن » هى أول ما خلق البارى ، وهى علة العلل ، « ولا أرى حَلاَّ للمشكلة التى تثيرها هذه المواضع إلاّ افتراض أنها أقحمت على نص أثولوجيا بواسطة مؤلفين إسماعيليين أو أسلاف للاسماعيلية » (ص ١٩ من مقاله المذكور).

(ت) ورأى بينس هذا لم يؤيده بنصوص واضحة ، إنما بمشابهات عامة يمكن أن نجد السكتير منها عند غير الاسماعيلية ، ولا تحتاج إلى مؤلف إسماعيلي أو مؤثر سالف تأثر به الإسماعيلية . والملاحظ أن نسبة كل أمر غريب إلى الإسماعيلية قد أصبح عند الباحثين المعاصرين بدعة استهوت نفراً فأسرفوا في الالتجاء إليها لحل كل مشكل!

و إنما حل المسألة عندنا يجب أن يستمد من الأدلة الفيلولوجية التاريخية ، أعنى من النُسَخ .

ومن الواضح أنه إذا كان المصدر إسماعيلياً ، فلا بد أن يكون انتحال هذه المواضع قد وقع في عصر متقدم ، أعنى في القرون من الثالث إلى الخامس . ونحن نعلم أن النسخ الباقية لدينا جميعاً — فيا عدا النسخة التي اكتشفها بوريسوف — لا تورد هذه المواضع و إيما تتمسك بعمود الرواية التقليدية التي نشرناها هنا ؛ هذا رغم اختلاف مصادر هذه النسخ . فهل كانت هذه الرواية الإسماعيلية — شأن مؤلفاتهم الأخرى — محدودة التداول بحيث لم يعرف منها إلا هذه النسخة التي اكتشفها بوريسوف ؟!

وواقعة أخرى: إن صحّ أن هذه النسخة البور يسوفية إسماعيلية في بعض المواضع ، فلماذا كتبت بحروف عبرية ؟ أفليس معنى كتابتها بحروف عبرية أن ناسخها كان يهوديا ؟ فهل كان هذا اليهودئ إسماعيلياً ؟!! أو أن عمله كان مجرد نقل نصّ إسماعيلي أو متداول بين الإسماعيلية — في مصر مثلا ؟ وهل هذه النسخة كتبت في مصر أو المغرب أو في أسبانيا — إذ يستبعد أن تكون قد كتبت في الشرق: العراق أو إيران أو سوريا نفسها ؟ الواقع أن فرض بينس هذا لا يستند حتى الآن إلى ركن وثيق ، وما نحسبه إلا شطحة من آثار هستيريا الإسماعيلية التي انتابت كثيراً من الباحثين المستشرقين في العشرين سنة الأخيرة ، وعلى رأسهم كراوس وأخيراً بينس . والأحرى أن يقلب الوضع فيقال — بيقين أوفر تدعو إليه مؤلفاتهم ومذاهبهم — إن الإسماعيلية هي التي تأثرت كل التأثر بأثولوجيا وغيرها من نصوص أفلوطين ، فالأفلوطينية هي المصدر ، والإسماعيلية مجرد منتحلة لآراء وألفلاطونية المحدثة .

و إنما الفرض الأقرب إلى القبول هو فرض بور يسوف فى بحثه الثانى – وأعنى به أن الرواية الثانية هى الأخرى قديمة ترجع إلى العهد الهلينى المتأخر hellénistque التلفيق ، أى فى الفترة التى تلت القرن الثالث حتى الخامس الميلادى .

على أن الحلّ الحاسم لهذه المشكلة لن يتيسر قبل أن تنشر هذه الرواية الثانية و يعرف مصدر النسخة التي وردت فيها ، بل وتكتشف نسخ أخرى بنفس الرواية .

#### **-0-**

وهنا نتساءل : هل نطمع فى أن نجد سنداً لهذه الرواية الثانية فى تلخيص عبد اللطيف ابن يوسف البغدادى الذى نشرنا نصه فى ختام هذه المجموعة ؟

هذا التلخيس -- كما قلنا في وصف المخطوطة - مأخوذ من كتاب له في «ما بعد الطبيعة» وفي هذا الكتاب ينقل أحياناً رسائل بنصها كما في نقله لرسالة الفارابي في أقسام كتاب «ما بعد الطبيعة » لأرسطو وأحياناً أخرى - وهذه طريقته في سائر الكتاب - يلخص كتاب «ما بعد الطبيعة » لأرسطو في نصه الأصلي تلخيصا شاملا يتابع الأصل بحروفه في مواضع أو يجمل معانيه في مواضع أخرى . ثم يضيف من عنده - أعنى من غير النص الذي

يلخصه ، ولعله إنما ينقل عن غيره من المؤلفين كما هو الراجح — استطرادات تتصل بما يلخصه وقد نشرنا من قبل في الجزء الأول من « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » ( ص ٢٤٨ إ ص ٢٥٦ ) تلخيصه لرسالة « الحير المحص » ، فشاهدنا طريقته في التخيص : يتابع النص غالبا ، ولكنه ينحرف عنه أحيانًا لإيضاح الفكرة بعرضها عرضًا موسَّمًا .

على أن الأمر بالنسبة إلى تلخيص «أنولوجيا » كان أشق عليه منه بالنسبة إلى «الخير المحض » لأن هذا موجز يمكن تلخيصه مع متابعة الأصل في بضع صفحات ، أما «أثولوجيا» فطويل وهو لم يكرس له إلاّ ثلاثين صفحة من كتابه هذا البالغ ١٦٣ صفحة ، فكان من غير الميسور له أن يلخص في ثلاثين صفحة كتاباً طويلاً مثل «أثولوجيا» وحده ، بل يشمل ١٦٠ صفحة . وفضلاً عن هذا كله فإنه لم يرد تلخيص «أثولوجيا» وحده ، بل سأتر المباحث — الإسلامية وغيرها مما اطلع عليه ووجده قريباً من مذهب «أثولوجيا» ما يوضح مذهب الربوبية . خصوصاً إذا لاحظنا أن كلة «أثولوجيا» لم يعد استمالها في الفلسفة الإسلامية مقصوراً على الإشارة إلى كتاب «أثولوجيا أرسطاطاليس» ، بل عاد يدل على على الربوبية أساسه الرئيسي ما ورد في يدل على علم الربوبية عامة ، و إن كان يدل على عرض للربوبية أساسه الرئيسي ما ورد في المخطوط رقم ١٦٠ مجاميع طلعت بدار الكتب للصرية ، وهي ليست «أثولوجيا أرسطاطاليس» ، بل محث في الربوبية علمة ، وهي طويلة ، واكنها هزيلة البناء والمادة .

ولهذا نرى أن القسم الأخير (١) من كتاب « فيما بعد الطبيعة » لعبد اللطيف بن يوسف

<sup>(</sup>۱) زعم سلمون بينس في مقالته المشار إليها آنفاً (في « مجلة الدراسات الإسلامية REI س ٧: تعليق ٤ ؛ باريس سنة ١٩٥٥ [ المجلة لسنة ١٩٥٤ ] ) أن « أثولوجيا » كما عرفه عبد اللطيف ابن يوسف البغدادي يتألف من ٢٣ ميمراً ! ولسنا ندري من أين استتي هذه المعلومات ، اللهم إلا أن يكون قد توهم أن تقسيم كتاب « ما بعد الطبيعة » للبغدادي إلى ٢٤ فصلا إنما ينطبق على القسم الأخير فيه وهو الخاص بأثولوجيا !! وسترى في النص المنشور هنا لهذا القسم من كتاب البغدادي أنه إنما يشغل الفصول الأربعة الأخيرة من كتاب البغدادي ، ولم يرد فيه أدني إشارة أو دليل على أن كتاب «أثولوجيا» الذي يلخصه كان مؤلفاً من ٢٣ ميمراً !

ولعل هذا الوهم من نوع الوهمالذي انساق فيه فحسب ﴿ أَثُولُوجِيا ﴾ قد انتحل فيه الاسماعلية مواضع !! ·

البغدادى — ويشمل الفصول من الحادى والعشرين حتى الرابع والعشرين وبه يتم الكتاب — يمكن أن يحلل هكذا:

(۱) الفصل الحادى والعشرون: وهو بحث فى الوحدة والواحد، وكيفية صدور الكثرة عن الوحدة، وأن الفاعل الأول هوية فقط، والغيولى والصورة وما هو هيولانى وما لا تخالطه الهيولى من الصور المحضة، والمبدأ الأول، والبسائط والمركبات، والاستحالة والعدم بالمعنى الارسططالى. ومن يُمْعِن فى قراءة هذا الفصل يجد أنه ليس تلخيصاً « لأثولوجيا أرسطاطاليس »، بل عَرْضُ عام ممزوج بآراء أرسطية وأفلوطينية، وقريب الشبه بعرض الفلاسفة المسلمين أمثال الفارابي فى «المدينة الفاضلة» وابن سينا فى « الإشارات والتنبيهات » و « إلهيات الشفا ». ولا محل للقول أبداً بأنه يلخص رواية خاصة لكتاب « أثولوجيا أرسطاطاليس » : لأنه لا يتابع أصل « أثولوجيا » على كلتا روايتيه .

(ب) الفصل الثانى والعشرون: في هذا الفصل يبدأ البغدادى بتلخيص « أتولوجيا أرسطاطاليس » ابتداءً من الميمر الثانى (ص ٣٢ وما يليها) ويستمر في تلخيص عام موجز جداً ، أحياناً مع ذكر النص بحروفه ، وأحياناً أخرى مع تلخيص مجمل المعانى الواردة ، كا أشرنا إلى هذا تفصيلاً في الهوامش ؛ وينتهى هذا الفصل بتلخيص يصل حتى منتصف الميمر الثامن . على أنه في هذا التلخيص لا يخلو من استطرادات على معانى النص الأصلى ، شأنه في كل تلخيصاته في كتابه هذا « فها بعد الطبيعة » .

وقد بينا فى بعض المواضع أن النسخة التى اعتمد عليها البغدادى من « أثولوجيا أرسطاطاليس » نسخة جيدة تفيد فى تصحيح بعض المواضع . على أنه يجب الاحتياط فى الأخذ بقراآته ، لأنه إنما « يلخص » و بتصرُّف ، ولا ينقل النص بحروفه .

(ح) الفصل الثالث والعشرون: في مطلع هذا الفصل تلخيص عام غير مقيد بنص أثولوجيا، وفيه إشارة إلى أسطورة الأطلنطيد التي عرضها أفلاطون في مستهل «طياوس» ثم فَصَّل القول فيها في محاورة «أقريطياس». ومن الغرابة ذكر هذه الأسطورة هنا، ولحكن ذكرها لا يخلو من دلالة على مدى اطلاع البغدادي على آثار أفلاطون، فهو

اطلاع جيد شأنه في سأئر معرفته بالفلسفة اليونانية ، كما أشرنا إلى هـذا في تصـدير « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » ( ح ١ ص ( ٢٣ ) ؛ القاهرة سنة ١٩٥٥ ) ، ولعله من النادرين ذوى هذا التحصيل الرائع العميق لمذاهب الفلاسفة اليونانيين خصوصاً أفلاطون . ومعرفته بأفلاطون يكشف عنها في النقول التي أوردها منسو بة إلى أفلاطون في هذا الفصل نفسه والذي يليه ، خصوصاً نقله عن محاورة « طياوس » ، وهي نقول لم ترد في الأصل ، أعنى في « أثولوجيا أرسطاطاليس » فلا بد أن يكون قد نقلها من مصدر آخر غيره .

ولكنه يعود بعد ذلك إلى متابعة تلخيصه لأثولوجيا تلخيصاً مجلا جداً في متابعة النص ، متحرراً من قيود الأصل أكثر جداً مما فعل في الفصل الثاني والعشرين . ويستمر في هذا الفصل الثالث والعشرين في تلخيصه « لأثولوجيا أرسطاطاليس » حتى آخره فيورد العبارات الأخيرة من « أثولوجيا » و يعقب عليها باستطراد من عنده ، كما أشرنا في الهامش عند ذلك الموضع .

(ع) الفصل الرابع والعشرون: يبدأ هذا الفصل بنقل عن «أول كتاب طياوس» وسم ١٣٠ وما يليها) ولا ينقل النص الأفلاطوني بحروفه، بل بنوع من التلخيص الموسّع ثم يتحدث عن الفيض، وأن عالم الربو بية مطابق لعالم الطبيعة (وهي فكرة وردت أيضاً في الموضع نفسه من «طياوس» ص ٣٠٠ )، وعن الأجرام السماوية وكونها آلهة (وهو تعبير يستغرب أن يصدر عن مسلم، وللكنه إنما ينقل عن نصوص يونانية عند أفلاطون أو أفلوطين؛ وينقل رأى أفلاطون في العلة التي من أجلها أبدع الباري هذا العالم وأن ذلك بغضل الله وجوده، ورأياً لأنبا ذقليس لسنا ندري من أين نقله: عن العلة الواحدة وأنه لا يسوغ أن يكون عنها إلا معلول واحد؛ ولعله هنا قد نقل عن مصدر مُتهم أو أخطأ فنسب للي يسوغ أن يكون عنها إلا معلول واحد؛ ولعله هنا قد نقل عن مصدر مُتهم أو أخطأ فنسب الى أنباذقليس هذا الرأى . ويدخل في وصف المبدأ الأول ، وأن صفته عين ذاته ، ويصفه بأنه لا متناه ؛ وهذا موضع خطير يدل على نفوذ هذه الفكرة الفيلونية إلى الفكر الإسلامي ؛ و بحسب علمنا لا نجدها في موضع آخر . ويستطرد كثيرا في باب صفات الله ، وينهي ذلك بحديث نبوى في وصف النبي لله . ولكنه يعود إلى القوى الدرّاكة في الإنسان ويختم هذا الفصل بالإشارة إلى المدينة الفاضلة Cité Idéale الزداد

الناس شرفًا وروحانية . ووعدبانه قد يكتب كتابًا في « أحوال المدينة الفاضلة وما يتبعذلك ». وبهذا يتم الكلام في العلم الإلمي و به يختم الكتاب .

وواضح أن هـذا الفصل لا يلخص « أثولوجيا » ولا يتصل به إلا من بعيد ؛ وهو فعلا قد فرغ — كما قلنا — فى الفصل السابق من تلخيص « أثولوجيا أرسطاطاليس » . والمهم فى هذا الفصل هو هـذه النصوص الأفلاطونية على ضا لتها ، لأنها تدل على مدى اطلاعه على فلسفة أفلاطون . فهو بالجملة فصل أفلاطونى خالص ، ولهذا انتهى إلى الإشارة والإشادة بـ « المدينة الفاضلة » كما بدأه بأسطورة « الأطلنطيد » .

ولكن هذا التلخيص لا يبين لنا أنه اعتمد في تلخيصه « لأثولوجيا » على رواية غير الروايتين الباقيتين . و إنما المشكلة في معرفة : على أي الروايتين اعتمد ؟

لوكان البغدادى أورد فى تلخيصه فصولاً أو فقرات بنصها ، لكان حلُّ هذه المشكلة يسيراً . إلا أنه يظهر من بعض جمل صغيرة أشرنا إليها فى الهامش أن النص الذى اعتمد عليه البغدادى يمكن أن يكون أقرب إلى الرواية الثانية ، أعنى الرواية التى عنها نقلت الترجمة اللاتينية . ولكننا لا نستطيع توكيد ذلك بيقين ، لأن النصوص الحرفية من الضالة بحيث لا تسمح بهذا التوكيد . فالأمر عندنا أمر احتمال ، لا أكثر ولا أقل .

أما أن يكون قد اعتمد على رواية مخالفة لكلتا الروايتين: التقليدية والمناظرة للاتينية — فهذا أمن لا يمكن أن يقوم عليه دليل أبداً مستخلص من تلخيص البغدادى هذا. فن الواضح جداً لمن يقرأ كتاب البغدادى كله ، ولمن يقرأ هذا القسم الذى يلخص فيه ما سماه « أثولوجيا » أو « الربوبية » أنه يلجأ إلى استطرادات وأقوال من عنده يقتطفها من هنا ومن هناك و يولجها في النص ؛ وليس في هذا أدنى دليل على أن هذه المواضع — غير الموجودة في النص المعروف بروايتيه لكتاب « أثولوجيا أرسطاطاليس » — مصدرها رواية أخرى لهذا الكتاب الأخير . فهذا وهم ما بعده وهم !

و إذن فالحجة الوحيدة التي يمكن أن يقدمها تلخيص عبد اللطيف بن يوسف البغدادى هي مجرد احتمال — واحتمال فقط — الشهادة على وجود الرواية الثانية لأثولوجيا ، وفي

وسط إسلامى خالص ؛ هذا إذا لم نفترض أن عبد اللطيف بن بوسف البغدادى قد عرفه فى الأوساط العبرانية فى مصر ، إذ هو خالطهم وعرف منهم موسى بن ميمون . وفى هـذا المعنى يمكن أن تثار مشكلة الرواية الثانية على هذا الوضع الجديد :

لماذا لا تكون الزيادات الواردة في الرواية الثانية المناظرة للترجمة اللاتينية مصدرها يهودي مصري ؟

و بهذا السوّال ندع مشكلة « أثولوجيا أرسطاطاليس » كما هي مفتوحةً دائمًا أمام الباحثين م

باريس ، القاهرة المرحمي بروى عبد الرحمي بروى صيف سنة ه ١٩٥ \

## أثولوچيا أرسطاطاليس نقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله بن ناعمة الحمصى وأصلحه لأحمد بن المعتصم بالله أبو يوسف يعقوب بن إسحاق الكندى

#### الرمــوز

ط = نشرة ديتريصى ، برلين سنة ١٨٨٢ م
ع = طلعت ١٨٠٠ مجاميع بدار الكتب المصرية
س = طلعت ١٨٠٤ فلسفة « « «
م = تيمور ١٠٠ حكمة « « «
ق = ١٠٢ حكمة وفلسفة « « «
ح = حميدية رقم ١٠٧ باستانبول
ص = أياصوفيا رقم ١٠٤٧ «
ب = باريس رقم ٢٤٤٧ عربي
ف = باريس رقم ١٦٤٠ فارسى ملحق
ل = برلين برقم ١٤٤١ اشپرنجر

# بسم الله الرحمن الرحيم الله وآله (۱) الحمد لله رب العالمين ، والصلاة على محمد وآله (۱)

## الميمر الأول

من كتاب أرسطاطاليس الفيلسوف(٢)

المستى باليونانية « أثولوجيا »

وهو قول (۲) على الربوبية ، تفسير فرفر يوس (۱) الصورئ ونقله إلى العربية عبد المسيح بن عبد الله (۱) بن ناعمة الحمصى وأصلحه ، لأحمد بن (۲) المعتصم بالله ، أبو يوسف يعقوب ابن إسحق الكندى رحمه الله

جديرُ بكل (٧) ساع لمعرفة الغاية (٨) التي هو عامدها (٩) - للحاجة اللازمة إليها وقدر المنفعة الواصلة إليه في لزومه (١٠) مسلك البغية لها (١١) - تدميثُ (١٢) الأساليب القاصدة إلى عين (١٣) اليقين المزيل للشكّ عن النفوس (١٤) عند الإفضاء به إلى ما طلب منها ، وأن

<sup>(</sup>١) ع : الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبي الرحمة محمد وآله الطاهم ين — وكذا في س .

<sup>(</sup>٢) ع: الميمر الأول من كتاب ارسطاطاليس المسمى أثولوجيا وهو المقول على الربوبية فسره فرفوريوس الصورى — وكذا في س.

<sup>(</sup>٣) م: القول .(٤) م: فرفوريوس .

<sup>(</sup>٥) بن: ناقصة في ط . - ع: بن عبد الله الناعمي - وَكَذَا في س .

<sup>(</sup>٦) م: لأجل المعتصم بالله — ع: وأصلحه يعقوب بن اسحق الكندى لأحمد بن المعتصم بالله— وكذا في س.

<sup>(</sup>٧) ط: لكل، وكذا في م . (٨) س، ع: المعاني .

<sup>(</sup>٩) ط: عائدها ، وكذا في م ، ق . (١٠) م: في لزومه ، وكذا في ق .

<sup>(</sup>١١) لها: في ع وحدها ، والتصحيح عن ع .

<sup>(</sup>١٢) ط: كندميث ، وكذا في م ، ق .

<sup>(</sup>١٣) م: تبيين – وفي هامشها: نسخة: عين . – ع: غير .

<sup>(</sup>١٤) عن النفوس: ناقصة في ع .

يلزم (١) طاعةً تصرفه عما يمنعه (٢) من لذاذة الترقى فى رياضات العلوم السامية به (٣) إلى غاية الشرف التى تَر ق (٤) النفوسُ العقلية بالنزوع الطبيعيّ إليها .

قال الحكيم: أول البغية آخر الدرك ، وأول الدرك آخر البغية . فالذى انتهينا إليه من أول (٥) الفن الذى تضمّنه كتابنا هـذا (١) هو أقصى غرضنا وغاية مطاو بنا فى عامّة (٧) ما تقدّم من موضوعاتنا . ولما كانت غاية كل فحص وطلب إنما هو دَرْك الحق ، وغاية كل فعل نفاذ العمل — فإن استقصاء الفحص والنظر (٨) يفيد المعرفة الثابتة (٩) بأن جميع الفاعلين الكاملين (١٠) يفعلون بسبب الشوق الطبيعي السرمدى ، وأن ذلك الشوق (١١) والطلب لعلّة ثانية (١٢) ، وأنه إذا لم يثبت معنى الغاية (١٦) التي هي المطلوبة عند الفلسفة — بطّل الفحص والنظر ، و بطلت المعرفة أيضاً و بَطَل (١٤) الجود والفعل .

و إذ<sup>(۱۰)</sup> قد ثبت <sup>(۱۲)</sup> من اتفاق أفاضل <sup>(۱۷)</sup> الفلاسفة أن علل العالم القديمة البادية أربعة وهي : الهيولي ، والصورة ، والعلّة الفاعلة ، والتمام — فقد وجب النظر ُ فيها وفي الأعراض العارضة منها وفيها ، وأن تُعْلَم <sup>(۱۸)</sup> أوائلها وأسبابها والسكلمات الفواعل فيها ، وأى العلل منها أحق ُ بالتقديم والرئاسة ، و إن كانت بينها <sup>(۱۹)</sup> مساواة في بعض أنحاء

<sup>(</sup>١) م: وأن لم يلزم ( وفوقها تصحيح : وأن يلزم ) . ع : أنه يلزم طباعه تصير به .

<sup>(</sup> ٢ ) ط : تصرفه ما يذيقه ، وكذا في م : ما يذيقه البر في رياضيات . وفي هامش ق : يدفعه .

<sup>(</sup>٣) به: في ع ، وناقصة في سائر النسخ .

<sup>(</sup>٤) ط: ترقى (بالقاف المشددة). م: التي تتوقف النفوس ... ، وكذا في ق . وفي ع: التي تتوق النفس العقلية ...

<sup>(</sup> ٥ ) م : إليه الأول من الفن . ق : وأول من الفن .

<sup>(</sup>٦) هذا: ليست في م . من: في ع ، م — وناقصة في ط الح . ع : من الفن الذي ...

<sup>(</sup> V ) م ، ق ، الخ : غاية . ( A ) م : من النظر . ق : في النظر .

<sup>(</sup>٩) ق: الثانية — واقصة في ع.

<sup>(</sup>١٠) َ ق: الكائنين . ع : يقيد المعرفة فى جميع الفاعلين الكياسين يفعلون ...

<sup>(</sup>١١) م: الطلب والشوق؛ وكذا في ق ، ع . (١٢) م: ثابتة ، وكذا في ق ، ع .

<sup>(</sup>١٣) ع: متى لم يثبت معنى المعانى التي هي المطلوبة ...

<sup>(</sup>١٤) ط: يبطل — وما أثبتنا عنم ، ق. — ع: الجود والعقل.

<sup>(</sup>١٥) الواو ناقصة في م . (١٩) ط : في — وما أثبتنا عن م .

<sup>(</sup>١٧) م : الأفاضل . ع : اتفاق رأى الفلاسفة ...

<sup>(</sup>١٨) وأن تعلم ... فيها : ناقصة في ع .

<sup>(</sup>١٩) ق: بينهما.

المساواة . فإنّا قد كُنّا فرغنا — فيما سلف — من الإبانة عنها و إيضاح علها في كتابنا الذي « بعد الطبيعيات » ، ورتبنا هذه العلل الترتيب الإلهى العقلي (١) على توالى شرح النفس والطبيعة وفعلهما (٢) . وأثبتنا هناك أيضاً معنى الغاية (١) المطلوبة بالقوانين المقنعة الاضطرارية ، وأوضحنا أن (١) ذوات الأوساط لا بُدَّ لها من غايات ، وأن البغية هي للغاية (١) ، وأن معنى (١) الغاية أن يكون غيرُها بسببها ، وأن لا تكون بسبب (١) غيرها . فإن إثبات (١) آنيّات الغاية أن يكون غيرُها بسببها ، وأن لا تكون بسبب (١) غيرها . فإن إثبات (١) آنيّات المعرفة دليل على آنيّية الغاية ، لأن المعرفة هي الوقوف عند الغاية ، إذ لا يجوز قَطْع ما لا نهاية (١١) أواد مقدّمة أن افعة لمن (١١) أواد معرفة الشيء المطلوب ، والتخرّج والمهارة برياضات (١٦) العلوم واجب على مَنْ أواد السلوك إلى العلوم الطبيعية ، لأنها (١٦) معينة على نيل البغية وارتياد (١١) المطلوب .

و إذ قد فرغنا مما<sup>(۱)</sup> جرت العادةُ بتقديمه من المقدمات التي هي<sup>(۱۱)</sup> الأوائل الداعية إلى الإبانة عمّا نريد الإبانة عنه في كتابنا هذا — فَلْنترك الإطنابَ في هـذا الفن ، إذ قد (۱۷) أو ضحناه في كتاب «مطاطافوسيق (۱۸) » . ولنقتصر على (۱۹) ما أجرينا هناك ونذكر (۲۰) الآن غرضنا فيا نريد إيضاحه في كتابنا هـذا الذي هو عُلِم (۲۱) كُلِّي هو

<sup>(</sup>١) ط: وعلى. — شرح = نظام. (٢) ط: وفعلها.

<sup>(</sup>٣) ع: المعاني . (٤) أن: ناقصة في م .

<sup>(</sup> ٥ ) م: الغاية ، وكذا في ق ، ع . (٦ ) معنى : ناقصة في م .

<sup>(</sup>٧) ق: لسبب . (٨) ع: ثبات .

<sup>(</sup>٩) م: غاية ، وكذا في ق ، ع . (١٠) ع : فالتبحر . (١١) ع : إن

<sup>(</sup>١٢) م: والمهارة بالرياضيات على من ...ع: بالرياضات العلوية واجب ...

<sup>(</sup>١٣) لأنها: ناقصة في ق .

<sup>(</sup>١٤) ط: الارتياد ، والتصحيح عن م . ع : معينة على أهل البغية وإرشاد المطلوب .

<sup>(</sup>١٥) م: عا.ع: ما.

<sup>(</sup>١٦) م: المقدمات اللاتي تبين ( فوقها : نسخة : هن ) الأوائل — وكبذا في ق .

<sup>(</sup>۱۷) قد: ناقصة في ع .

<sup>(</sup>١٨) μετα τὰ Φύσικα ما بعد الطبيعة ، ولأرسطو أول كتاب عرف بهذا الاسم .

<sup>(</sup>١٩) على: ناقصة في ع . (٢٠) ع: ولنذكر .

<sup>(</sup>۲۱) هو علم كلى: ناقس فى . م ، ع .

موضوع لاستفراغنا جملة (۱) فلسفتنا وإليه أجرينا عَامَة (۲) ما تضمنته موضوعاتنا ، ليكي يكون (۳) ذكر أغراضه داعيًا للناظر (۱) إلى الرغبة فيه و معينًا على فهمه (۵) فيما تَقَدَّم منه . فلنقدم من ذلك ذكراً جامعًا للغرض الذي له (۲) قصدنا بكتابنا هذا ، ونرسم أو لأ (۷) ما نريد الإبانة عنه رسماً مختصراً وجيزاً حاصراً (۱) حاوياً (۹) لجمل ما يتضمن الكتاب ، ثم إنذكر رموس المسائل التي نريد شرحها وتلخيصها (۱۰) و تحصيلها ؛ ثم نبدأ فنوضّح القول في واحد واحد منها بقول مستقيم مُسْتقص (۱۱) إن شاء الله تعالى .

فغرضنا في هذا الكتاب القول الأول (١٢) في الربوبية والإبانة عنها وأنها هي العلّة الأولى ، وأن الدهر والزمان تحتها ، وأنها عِلّة العلل ومبدعها بنوع من الإبداع (١٣) ، وأن القوة النورية تسنح منها على العقل ، ومنها بتوسّط العقل على النفس الكلية الفلكية ، ومن العقل بتوسّط النفس على الطبيعة (١٤) ، ومن النفس بتوسّط الطبيعة على الأشياء الكائنة الفاسدة ، وأن هذا الفعل يكون (١٥) منه بغير حركة ، وأن حركة جميع الأشياء منه و بسبه ، وأن الأشياء تتحرك إليه بنوع الشوق والنزوع .

ثم نذكر ، بعد ذلك ، العالم العقلى ، ونَصِفُ بهاءه وشرفه وُحْسنه (١٦٠) ، ونذكر الصور الإلهية الأنيقة الفاضلة البهيّة التي فيه ، وأنّ منه زَيْنَ الأشياء كلِّها وحُسِنَها ، وأن

<sup>(</sup>١) ع: حكمة. (٢) ط: غاية — وما أثيتنا في م، ع.

<sup>(</sup>٣) م: موضوعاتنا ليكن ذكر . ﴿ ٤ ﴾ ع: للناظرين .

<sup>(</sup>٥) ط: على ما فهمه . (٦) ع: الذي هو مقصودنا .

<sup>(</sup>٧) ع: أول . (٨) ع، م: حاضراً .

<sup>(</sup>٩) ط: بجميع؛ وما أثبتنا عن م. — ع: حاملا لمجمل.

<sup>(</sup>١٠) ط: تلخيزها ؟ م ، ق : وتخليصها . ع : ونلخصها ثم نبدأ ...

<sup>(</sup>١١) ط: مستغن . — مستقيم : ناقصة في ع .

<sup>(</sup>١٢) الأول: ناقص في م . (١٣) ق: الأنواع . (١٤) ع: الطبيعية .

<sup>(</sup>١٥) يكون : ناقصة في م ، ثم أضيفت في هامشها . - ع : وأنهذا العقل منه يكون بغير حركة .

<sup>(</sup>١٦) وحسنه: ناقصة في ع .

الأشياء الحسية (١) كلّها تنشبّه بها . إلاّ أنها — لكثرة قشورها — لا تقدر (٢) على حكاية الحق من (٣) وصفها . ثم نذكر النفس الكلية الفلكية ، ونصف أيضاً كيف تفيض العقوة من العقل عليها (٤) ، وكيف تشبّهها به .

ونحن (٥) نذكر حُسن الكواكب وزينتها (١) وبهاء تلك الصور التي في الكواكب. ثم نذكر الطبيعة المنتقلة (٧) تحت فلك القمر ، وكيف تسنح القوة الفلكيّة عليها ، وقبولّها لتلك (٨) وتشبّهها بها و إظهارها أثرها في الأشياء الحسّية (٩) الهيولانية الدائمة .

ثم نذكر حال هذه الأنفس الناطقة في هبوطها عن (١٠٠) عالمها الأصلى إلى عالم الجسمانيات وصعودها واتحاد (١١٠) العلّة في ذلك ؛ ونذكر النفس الشريفة الإلهية التي لزمت الفضائل العقلية ولم تنغمس (١٢٠) في الشهوات البدنيّة ؛ ونذكر أيضاً حال الأنفس البهيمية والأنفس النباتية ونفس الأرض والنار وغير ذلك . وحينئذ (١٣) نذكر رءوس المسائل .

<sup>(</sup>١) ق: الخسة - وهو تحريف قطعاً . - ع: الحسنة كلها تنشه له .

<sup>(</sup>٢) ط:يقدر.

٣) ط: في ، والتصحيح عن م.

<sup>( ؛ )</sup> ع : إليها وكيف تشبهه به .

<sup>(</sup> ٥ ) نحن : ناقصة في ع .

<sup>(</sup>٦) ع، م: وزينها . – ع: الصور تلك التي ...

<sup>(</sup>٧) في صلب م: المستقلة — وفي هامشها: نسخة: المنتقلة .

<sup>(</sup> A ) ع: لذلك.

<sup>(</sup> ٩ ) في هامش ق تصحيح : الحسيسة .

<sup>(</sup>١٠) عن عالمها ... الجسمانيات : ناقس في م ، ق . - ع : وهبوطها وصعودها وإيجاد ...

<sup>(</sup>١١) م: وإيجاد .

<sup>(</sup>١٢) ط: تنغير — وما أثبتنا في م ، ع — ق: ولم تنغيس بالهموات ...

بسم الله الرحمن الرحيم ذكر (۱) رءوس المسائل التي وعد الحكيم بالإبانة (۲) عنها في كتاب « أثولوجيا » ، وهو القول في (۳) « الربوبية » تفسير فرفر يوس (۱) الصورى وترجمة عبد المسيح الحمصي (۵) الناعمي

- (1) في (٢) أن النفس إذا كانت في العالم العقلي لأي شيء (٧) تذكر (٨) ؟
- ِ (ب) في أن كل معقول إنما يكون بلا زمان ، لأن كل معقول وعقل في حيز الدهر لا في حيز الدهر لا في حيز الذهر الذكر .
- ( ح) في أن (١٠٠ الأشياء العقلية التي في العالم الأعلى ليست تحت الزمان ولا كُوِّنَتْ شيئًا بعد شيء ولا تقبل التجزّؤ(١١١) ، فلذلك لا تحتاج إلى الذكر .
  - ( ٤ ) في النفس ، وكيف ترى الأشياء في العقل .
- (ه) فى أن الواحد الكائن بالقوة هو (١٢) كثيرُ فى شىء آخر ، لأنه لا يقوى على قبوله كلّه دفعةً واحدةً .
  - (و) في المقل ، وهل يذكر ذِاته وهو في العالم الأعلى .

<sup>(</sup>١) ذكر: ناقصة في ع.

<sup>(</sup> ٢ ) ع: الإبانة ...

<sup>(</sup>٣) ط،م: بالربوبية ، وما أثبتنا في ق.

<sup>(</sup>٤) م: فرفوريوس . - ع: وفسره فرفوريوس ...

 <sup>( • )</sup> الحصى: ناقصة فى ع .

<sup>(</sup>٦) ق: الأول في أن ... — وهكذا تضع نسخة ق أرقاماً بلغت ١٤٠ ؟ أماع فتضع ما أوردناه

<sup>(</sup>٧) ق: الأشياء.

<sup>(</sup> A ) ع : في أن النفس إذا كانت في العالم العقلي كيف نزل لما تحت ، وكيف تغارق ، وكيف ترجم إلى عالمها لأن الأشياء تذكره !!

<sup>(</sup>٩) إلى: ناقس في ق. (١٠) أن ؛ ناقسة في ع.

<sup>(</sup>١١) ع، م: التجزئ. (١٢) م: وهو؟ وكذا في ق.

- (ز) فى (<sup>(۱)</sup> المعرفة ، وكيف يَعْرف العقلُ ذاته : أَتُراه إنما يعرف ذاته وحده من غير أن يعرف الأشياء ؟ أو (<sup>(۲)</sup> إنما يعرف ذاته والأشياء كلّها معاً ، لأنه إذا عرف ذاته عرف الأشياء كلها (<sup>(۳)</sup> ؟
  - (ح) في النفس ، وكيف تعقل ذاتها ، وكيف تعقل سائر الأشياء .
  - (ط) في النفس، وأنها إذا كانت في العالم العقليّ الأعلى توحّدت بالعقل.
  - (ى) فى الذكر ، ومِنْ أين بَدْؤُه ، وأنه يسوق الأشياء إلى المكان الذى هو فيه .
    - (يا) فى الذكر ، والمعرفة ، والتوثُّم .
    - (يب) في أن الأشياء كلمَّا في الوهم ، غير أنها فيه بنوعٍ ثانٍ ، لا بنوعٍ أول<sup>(١)</sup> .
  - ( يج ) في النفس (٥) ، وأنها إذا كانت في العالم العقلي إنما تُرى الخير المحض بالعقل.
    - (يد) في أن الجواهر الفاضلة الشريفة ليس من شأنها الذكر.
      - ( یه ) فی الذکر ، وما هو<sup>(۱)</sup> ، وکیف هو .
    - ( يو ) في العقل ، وأن المعرفة هناك دون الجهل ، والجهل فحز العقل(٧) هناك .
  - (يز) في النفس، وأن ذكرها للأشياء (٨) كلها في العالم الأعلى هو (٩) بالقوة فقط.
- (يح) فى الأشياء التى نرى بها الأشياء العقلية إذ (١٠٠ كنّا هناك وهو الذى نفحص عنه إذا كُنّا هاهنا .
  - (يط) في الذكر ، وأنّه إنما (١١) بدؤه من السماء .
  - (ك) فى فضائل النفس ، وأن ذكرها فى السماء .
  - (كا) في الكواكب، وهل تذكر بعض الأشياء.

<sup>(</sup>١) في المعرفة ... ذاته : ناقصة في ع · (٢) م : وإنما .

<sup>(</sup>٣) كلها: ناقصة في ط.

<sup>(</sup>٤) م: الأول. (٥) الواو ناقصة في م ، ي .

 <sup>(</sup>٦) الواو ناقصة فى ق .
 (٧) ق : للعقل . ع : والعقل .

 <sup>(</sup> A ) ق: الأشياء .
 ( A ) ط: في القوة — وما أثبتنا عن م

<sup>(</sup>١٠) ط: إذا - وما أثبتنا عن م، ق

<sup>(</sup>١١) م: وأن بدءه من السماء . ط: وأنه إنما هو بدؤه ... — وما أثبتنا عن ق .

- (كب) فى النفس الإلهية الشريفة .
- (كج) في أنه (١) ليس للكواكب منطق ولا فكر ، لأنها لا تطلب شيئاً .
- (كد) فى الكواكب، وأنها لا تذكر (٢٠) الأشياء الحسّية والعقلية، وأنها (٣) لها علوم حاضرة فقط.
  - (كه) في أنه ليس كل ماكان له بصر كان له ذكر أيضاً.
    - (كو) فى المشترى وأنه لا يذكر.
- (كز) فى النَّيِّرَيْن وأنهما نوعان : أحدها مثل البارى عن وجل ، والآخر مثل النفس (١) الحلية .
  - (كح) في البارى عز وجل<sup>(ه)</sup> ، وأنه لا يحتاج إلى الذكر ، لأن الذكر غيرُه .
    - (كط) في نفس العالم كله ، وأنها لا تذكر ولا تفكر .
      - (ل) في الأنفس التي تفكّر .
    - (لا) في الطبيعة العقلية ، وأنها لا تذكر ، وأن الذكر للطبيعة الطبيعيّة .
      - (لب) في الفكر ، وما هو .
      - (لحج) في أن هذا العالم لا يجمع بين الأشياء الحاضرة والآتية .
        - (لد) في التدبير، وأن الكلِّي غيرُ مدبَّر.
        - (له) في أن الذكر والفكر وما أشبههما(١) أعراض.
      - ( لو ) في الفصل<sup>(۷)</sup> الذي بين الطبيعة و بين حكم<sup>(۸)</sup> الكل .
    - ( لز ) في أن الطبيعة إنما هي صنم ﴿ لحسكم السُكُلُّ وأَنْقُ للنفس شُفْلًا ...

<sup>(</sup>١) ع: فى أن للكواكب منطقاً ولا فكر لأنها تطلب الأشياء .

<sup>(</sup>٢) لا: ناقصة في م . (٣) ق: وأن لها علوماً ...

<sup>(</sup>٤) م: نفس. ق: مثل النفس الفلكية الكلمة.

<sup>(</sup>٥) ق ، م : وعلا . ق : فإنه لا يحتاج .

<sup>(</sup>٦) ط: وما أشبهها ، وكذا في م. (٧) ع: الفضل ( بالضاد المعجمة ) .

<sup>(</sup>٨) ق: الحكم الكلي.

- ( لح ) فى الوهم وأنه بين الطبيعة والعقل .
- ( لَط ) في الوهم وأنه فضيلة عارضة ، يعطى الشيء المتوهم أن تعلَّق (١) الأثر الذي أثر فيه .
  - (م) فى العقل وأنه فعل ُ ذاتى وكونُ ذاتى .
- (مَ) في العقل ، وأن له ما للنفس ، لأن العقل هو الذي أفاد النفس قوتها ، وأن الشيء (٢) الذي توهمته النفس وصيّرته في الهيولي هو الطبيعة (٢) .
- (ما) فى الطبيعة وأنها تفعل وتنفعل ، وأن الهيولى تنفعل ولا تفعل (<sup>4)</sup> ، وأن النفس تفعل ولا تنفعل ، وأما العقل فلا يفعل فى الأجسام .
  - (مب) في معرفة الأسطُقُسّات (٥) والأجرام ، وكيف تدبّرها الطبيعةُ .
    - (مج) في الذهن ، وأنه فعلُ العقل ، والبرهانُ فعلُ النفس .
  - (مد) في نفس الكل وأنها إن كانت لم تذكر (١) فلم تكن في (٧) حيّز الدهر.
- ( مــه ) فى أنه (<sup>(۸)</sup> كيف صارت أنفسنا <sup>(۱)</sup> فى حيّز الزمان ولم تكن النفس فى حيّز الزمان ، بل صارت فاعلةً للزمان <sup>(۱۰)</sup> .
  - ( مو ) في الشيء الذي يولد (١١) الزمان ، وما هو .
- (مز) في النفس<sup>(۱۲)</sup> الكلية وأنها غير واقعة تحت الزمان ، و إنما تقع تحت الزمان آثارُها .
- (مح) فى النفس الكلية وأنها إن كانت تفعل الشيء بعد الشيء ، فلا محالة أنها تحت الزمان ، أم ليست تحت الزمان بل الأشياء المشتركة هي تحت الزمان .

<sup>(</sup>١) ط: يعلق . م: يعطو (!) . ق: تعط أثر الذي ...

<sup>(</sup> ٢ ) الذي : ناقصة في م .

<sup>(</sup>٣) ق: وهو الطبيعة .

 <sup>(</sup>٤) ط: ولم - والتصحيح عن م ، ق .

<sup>(</sup> ٥ ) ق: الأستقات.

<sup>(</sup>٦) م: لا تذكر . (٧) ق: من .

<sup>(</sup> ٨ ) قُ: في أن كيف ... ( ٩ ) ق ، م : من .

<sup>(</sup>١٠) م: فاعلة الزمان . (١١) ق: توالد ٠

<sup>(</sup>١٢) ق،م: الأنفس.

- (مط) في أن الكلمات (١) الفواعل تفعل الأشياء معاً ، وليس للكلمات (٢) المنفعلة أن تنفعل الانفعال كله معاً ، لكن الشيء بعد الشيء .
  - (ن) في الـكلمات الفواعل ، وأنها غير المنفعلة ، وما الشيء الأول (٣) .
    - (نا) في أن شرح الشيء الأول هو الفاعل، وأنه إنما يفعل فقط.
- (نب) في النفس ، وأنها فعلُ ما عَقَلَ ، وأن الشيء الذي يفعل شيئًا بعد شيء إنما هو في الأشياء الحسية .
- (نج) في أن الهيولي غيرُ الصورة ، وأن الشيء المركب منهما ليس بمبسوط الصورة فقط .
  - (ند) في النفس وأنها دائرة ليس لها من مركزها إلى الدائرة أبعاد .
- (َ نِهِ ) ِفَى أَنهُ ( َ ) إِن كَانَ الخَيْرِ الْحُضُ الأُولِ مَ كُزاً ﴿ وَالْعَقْلُ دَائْرَةَ لَا تَتْحَرَكُ ﴾ فإن النفس دَائْرَةَ تَتْحَرَّكُ .
  - ( نو ) فى (٥٠ النفس وأنها تتحرُّك شوقًا إلى شيء ، وأنها تولد الأشياء .
    - ( نز ) فى أن حركة هذا الكل حركة مستديرة .
    - ( نح ) فى الفكر وما باله يكون فينا بزمانٍ ، وأنه رءوس كثيرة .
      - ( نط ) فى القوة الشهوانية وكيف تهيج الغضب .
- (س) فى أنه ربما اضطر المرء إلى أن يقول أقاويل كثيرة محالة (٢) من أجل حوامج البدن ومن أجل جهله بالخيرات .
- (سا) في أن المعاناة إنما تكون (٧) في الشيء العام ، وأن إطلاق المعاناة إنما يكون في (سا) الشيء الأفضل.

<sup>(</sup>١) في هامش م ( ورقة ٢١ ): المراد بالكلمات الفواعل: النفس والطبيعة .

<sup>(</sup>٢) ط: في السكليات ، وكذا في ق.

<sup>(</sup>٣) الأول : ناقصة في م .

<sup>(</sup>٤) أنه: ناقصة في م .

<sup>(</sup>٥) ق، م: في أن النفس.

<sup>(</sup>٦) ط: ما عال - وكذا في ق .

<sup>(</sup>٧) م: من

- (سب) فى المرء الفاجر (١) الطالح ، ومن أى (٢) القوى يعرف ، وما المرء الفاضل ، وما المرء الوسط الذى ليس بالصالح ولا بالطالح .
  - (سج) في البدن ، وهل له حياة من ذاته ، أم الحياة التي فيه إنما هي من الطبيعة ؟
- (سد) في البدن المتنفّس وكيف يألم (٣) و ينفعل ، وكيف نعرف نحن ذلك بلا انفعال منا .
  - (سه) في أجزائنا ، وما هي ، وما الأجزاء التي فينا وليست لنــا .
- ( سو ) فى أن الألم ( أنها هو للحى المركب من أجل الاتصال ، وأن الشىء الذى لم يتصل بشىء آخر فهو مكتف بذاته .
  - (سز) في معرفة الآلام كيف تكون ، وأنها إنما تحدث من اجتماع النفس والبدن .
    - (سح) في الألم واللذة وماكلُّ واحد منهما ، وما جوهمها .
    - (سط) في الألم وكيف يحسُّ به الحيُّ والنفس غير واقعة تحت الألم .
- (ع) فى الوجم وما هو إذا كان الوجع غير واقع على النفس ؛ و إن كان لا يكون إلاَّ مع النفس ، فكيف نجد الوجع فى ذلك ؟
  - (عا) في الحواسّ وأنها غير قابلة للآثار المؤثرة .
- (عب) فى الشهوات البدنية ، وأنها إنما تحدث عن اجتماع النفس والبدن ، وأنها ليست للنفس وحدها ، ولا هى للبدن وحده .
  - (عج) في الطبيعة وأنها أحدثت في البدن (٥) شيئًا ما تكون فيه الآثار والآلام .
    - (عد) في الشهوات (٢) ، وهل فينا شهوة بدنية وشهوة طبيعية .
      - (عه) في الطبيعة ، وأنها غير البدن .
    - (عو) في الشهوة وأن بدءها هو البدن المركب بنوع من أنواع التركيب.

<sup>(</sup>١) ط: العاجز .

<sup>(</sup>٢) ط: اين .

<sup>(</sup>٣) م: وكيف يألم بما لم ينفعل ، وكيف نعرف ذلك .

<sup>(</sup>٤) إنما : ناقصة في م .

<sup>(</sup>٥) في البدن: ناقصة في م

<sup>(</sup>٦) م: الشهوة

- (عز) في الشهوة وأن البدن هو تَقَدَّمَتُه (١) الشهوة .
- (عح) فى الهــوى وأنه من حيّز (٢) البدن الحيوانى ، والشهوة من حيّز (٢) الطبيعة ، والأكتساب من حيّز (٤) النفس .
  - (عط) في النفس وأن الشهوة غريزة في الطبيعة .
  - (ف) في الشهوة التي في النبات، وإن كانت غير الشهوة التي في الحيوان.
    - ( فا ) في أنه هل في الأرض (٥) شهوة ؟ وإن كانت ، فما هي ؟
- (فب) في الأرض ، وهل هي ذاتُ نفس فإنها و إن كَانت ذات نفس فلا محالة أنها حيوان أيضاً .
- ( فج ) فى الحواس ، وهل يمكن الحي أن يحس بغير أداة ، وهل كانت الحواسُ لحاجةً (١) ما .
- ( فد ) فى الفواعل وأنها لا تشبه المنفعلات ، ولا تستحيل طبائع الفواعل إلى طبائع المنفعلات .
  - (فه) في الأشياء الواقعة تحت البصر ، وكيف تبصرها النفس .
- ( فو ) فى الحس ، وأنه لا يكون إلا من اجتماع النفس والهواء فقط ، لـكن ينبغى أن يكون شيء آخر يقبل الأثر ، وما الأثر وكيف يكون الحس .
  - ( فز ) في الحواس البدنيّة ، وأنها تكون بالآلات البدنيّة .
- ( فح ) في التمييز وما بين الأشياء المميزة (٧) و بين الأشياء الواقعة تحت التمييز والمتوسّط بينهما .
  - ( فط ) فى الحسّ وأنه كالخادم للنفس ، وأنه لا يكون إلا بتوشّط البدن .

<sup>(</sup>١) م: تقدم . (٢) م: حس .

<sup>(</sup>٣) م: حس .

<sup>(</sup> ه ) م: للأرض.

<sup>(</sup>٦) م: لحاجة . في الحس وما هي ، وكيف هي .

<sup>(</sup>٧) م: المتميزة.

- (س) في الساء ، وهل للساء والكواكب حسي أم لا .
- (صا) في الكل وأن ليس له حسٌّ، بل إنما نحسٌّ بأجزائه ﴿.
  - (مبب) فى أفلاطون<sup>(١)</sup> وما ذكر فى كتابه إلى طياوس .
- (صج) فى أنه لا يكتفى الإنسان فى علم المحسوسات بالحسائس إلا أن تكون النفس تقنم بذلك .
- (صد) فى الرُّقَىٰ والسحر وكيف يكون ، وكيف يحسُّ القمر والحكلَّ لا يحسَّ ولا فى (٢٠) شىء من أجزائه .
- (صه) في الأرض ، وهل تحسّ كما تحسّ الشمس والقمر ، وأي الأشياء تحسُّ .
  - (صو) في النبات وأنه مِنْ حيز الهواء .
- (صرَ ) في القوة المولّدة وأنها في الأرض ، وأنها تعطى النبات سبب النبت ، وأنْ النبات إنما هو بمنزلة الجسم للقوة المولّدة .
- (صح) فى جسم الأرض ، وما الشىء الذى يعطيه النفس فليست الأرضُ إذا كانت متصلة بعضُها ببعض مِثلَها إذا كانت منفصلة .
- (صط) في الأرض وأرف فيها قوة نباتية وقوة حسّية وعقلاً ، وهو الذي أسمّاه الأولون « ذامطر » (٣) .
- · (ق) فى الغضب وهل قوة الغضب منبثة (ن) فى سأتر البدن ، أم هى فى جزء من أجزائه .
  - ( قا ) في أن الشهوة في الـكبد، وكيف هي هناك.
    - ( قب) في الغصب وأين مسكنه <sup>(ه)</sup> في البدن .
  - ( قج ) في الشجر : لِمَ عدمت قوة الغضب ولم تعدم قوة النبات .

<sup>(</sup>١) م: أفلاطن .

<sup>(</sup>٢) في: ناقصة في ط، وواردة في م ـ

<sup>(</sup>٣) فى بعض النسخ: دا مطرا – ودا مطرا = Δημήτης وهى إلهاء الحصب والنماء. وسماه: ط: سمَّــوه

<sup>(</sup> ٤ ) م: مثبتة .

<sup>(</sup>ه)ع،م:من.

- (قد ) فى النبات ، وأن لـكل نباتٍ (١) شوقًا ما .
  - ( قه ) في الغضب وأنه ليس في القلب .
- (قو) فى النفس البهيمية و لِمَ صارت ، إذ كانت تمام البدن ، أنه لا يبقى له أثر عند مفارقة النفس الناطقة البدن .
  - (قز) في النفس البهيمية ، وهل تفارق البدن بمفارقة النفس الناطقة .
    - (قح) في ضوء الشمس وكيف يغيب مع غيبو بة الشمس.
  - (قط) في النفس السفلية وهل تذهب إلى النفس العالية ، أم تفسد .
- (قى) فى الألوان والأشكال الجرمية كيف تحدث وكيف تفسد وهل تفسد ( المواء أم لا .
  - (قيا) في النفس وهل تتبعها الثواني أعنى النفس البهيمية أم لا .
    - (قيب) في الكواكب وأن ليس لها ذكر ولا (٣) لها حسائس.
      - (قيج) في الأشياء الكائنة بالرُّقي والعزائم والسِّحْر .
      - > ( قيج ) في الأشياء الكائنة الرؤية من السحر > ( أ) .
    - (قيد) في الفواعل والمنفعلات الطبيعية والصناعية والكائنة .
- (قيه) في العالم وأنه يفعل في أجزائه وينفعل منها ، وأن أجزاء العالم يفعل بعضها في بعض ، وينفعل بعضها من بعض بالقوى الطبيعية التي فيه .
  - (قيو) في حركة الكل ، وأنها تفعل في (٥) المكل والأجزاء.
  - (قيز) في الأجزاء ، وما الأشياء التي تكون من فعل بعضها مع بعض .
    - (قيح) في الصناعات وأعمالها ، وما الشيء الذي يطلب في الصناعات .

<sup>(</sup>١) ع ، م : نبت . (٢) ط : تنفسد إلى الهواء .

٠ (٣) لا: ناقصة في م .

<sup>(</sup>٤) إضافة في م ، ع ، و ناقصة في ط .

<sup>(</sup>٥) م: من

- (قيط) في حركة الكل ، وما الذي تفعل في ذاتها وأجزائها .
- (قك) فى الشمس والقمر وما الذى يفعلان فى الأشياء الأرضيّة وأنهما يفعلان فيها غير فعل الحر والبرد .
- (قكا) في الكواكب وأنه لا ينبغي أن نضيف أحدَ الأمور الواقعة منها على الأشياء الجزئية إلى إرادة منها .
- (قكب) فى الكواكب وأنّا إذاكنّا لا نضيف الأمور الواقعة على الأشياء منها إلى علل جسمانية ولا إلى علل نفسانية ولا إلى علل إرادية فكيف يكون منها؟!
  - (قَكْجَ) في الْكُلُ وأنه واحدٌ حيٌّ محيط بجميع الحيوان.
- ( قَكُد ) في الأجسام الجزئية وأنها أجزاء للكل (١) ، وأنها تنال من (٢) نفس الكل
- ( قَـكه ) فى الأجسام التى فيها نفس غير نفس الـكل ، وأنها تقبل الآثار من داخلٍ ومن خارج .
  - ( قَـكُو ) في الـكل وأنه يحسّ بألم جزئي : القريبُ منه والبعيد .
    - (قَكُز) في الأجزاء وكيف يألم بعضُها بألم بعض.
- (قكح) في الفاعل الشبيه بالمنفعل (٢٦) ، وأنه لا يألم الفاعل من المنفعل ماكان شبيها به كما يألم الفاعل الذي لا يشبهه ، وما الشيء اللذيذ الحق .
- ( قَـكُطُ ) في الحيّ ، وكيف تدخل أفاعيله الصور بعضها على بعض ، والحيُّ واحد .
  - (قكل) في الكل وأن فيه مادّةً شبيهة بالغضب.
    - ( قلا ) فى الأجزاء وأن بعضها يفيد<sup>(١)</sup> بعضا .
  - ( قلب ) فی الحیوان وکیف یغتذی بعضُها من بعض .
- ( قلج ) في الكل والأجزاء ، ولم صارت الأجزاء (٥) يضاد بعضُها بعضًا ،

<sup>(</sup>١) م: الكل،

<sup>(</sup>٢) من: نأقصةً في م.

<sup>(</sup>٣) م: بالمفعول .

<sup>(</sup> ه ) ط: ما يضاد .

<sup>(</sup> ٢ -- أُفلوطين )

والكل متفقُّ لا يتضاد ، ولِمَ صار تضادُّ في الأجزاء .

- ( قلد ) فى الأجزاء ، وكيف انفقت بالكل وهى متضادّة ، ومَثَلُ ذلك مَثَلُ صناعة الرقص .
  - ( قله ) في الأشياء السماوية ، وأنها فواعل ودلائل .
- ( قلو ) فى العالم وأنه هو الذى يشاكل الكواكب وأنه هو الذى ينفعل منها ، فهو إذن الذى لا يثبت (١) فى ذاته .
  - ( قلز ) في الأمور الآثية إلينا من الكل .
    - (قلح) في الأمور التي لا يأني إلينا منها .
- (قلط) فى أشكال الكواكب ، وأن الأشكال (٢) لها قوى هى المشكلة من تلك الأشكال .

#### الميمر الأول<sup>(٣)</sup>

#### في النفس

أما<sup>(3)</sup> بعد! إذ قد بان وصَحَّ أن النفس ليست بجرم وأنها لا تموت ولا تفسد ولا تفنى ، بل هي باقية دأئمة ، فإنَّا نريد أن نفحص عنها<sup>(٥)</sup> أيضًا كيف فارقت العالم العقلي وانحدرت إلى هذا العالم الحسى الجسماني فصارت في هذا البدن الغليظ السائل الواقع تحت الكون (١٦) والفساد — فنقول إن كلَّ جوهر (٢) عقلي فقط ذو حياة عقلية لا تقبل شيئًا من الآثار ، فذلك الجوهر ساكن (٨) في العالم العقلي ثابتُ فيه ، دأثم لا يزول عنه ولا يسلك إلى موضع آخر لأنه

<sup>(</sup>١) لا يثبت: ناقصة في م . (٢) ص ، ع ؛ وأن لأشكالها قوى مي ...

<sup>(</sup>٣) الميمر الأول: ناقصة في ظ. وفي م: الميمر الأول. بسم الله الرحمن الرحيم. أما بعد... وفي ص،ع: من تلك الأشكال بسم الله الرحمن الرحيم. أما إذا بان صح (١) أن النفس...

<sup>(</sup> ٤ ) ص : أما إذا بان صح ( ! )

<sup>(</sup>٥) م: نفحص فيها بها كيف ... (٦) الكون: ناقصة في نس.

<sup>(</sup> ٧ ) ط: فنقول إن مى جوهر .

<sup>(</sup> ٨ ) في هامش م : سكون العقل كناية بمن كونه تاماً مبرءاً عن الكمال المنتظّر ، وتعذا معنى قوله : لا مكان له يتحرك إليه ، أي لا كمال له ينتظره .

لا مكان له يتحرك (١) إليه غير مكانه ، ولا يشتاق (٢) إلى مكان آخر غير مكانه . وكل جوهرٍ عقلى له شوق ما فذلك الجوهر بعد الجوهر الذى هو عقل فقط لا شوق له . و إذا استفاد العقل شوقاً ما ، سلك بذلك (٦) الشوق إلى مسلك ما ولا يبقى في موضعه الأول ، لأنه يشتاق إلى الفعل كثيراً و إلى رَيْن الأشياء التي رآها في العقل ، كالمرأة التي قد اشتملت (١) وجاءها المخاض بوضع ما في بطنها — كذلك العقل إذا تصور بصورة الشوق للمشتاق (٥) إليه (+ إلى أن يخرج إلى الفعل بما فيه من الصورة ، و يحرص على ذلك حرصاً شديداً و يتمخّص فيخرجها إلى الفعل لشوقه إلى العالم الحسّى .

والعقل إذا قبل الشوق سُفلاً تصورَتُ النفس منه . فالنفس إذن إما هي عقلُ تصورَ بسورة الشوق الشوق النفس منه الشتاقت شوقاً جزئياً . فإذا المتاقت شوقاً جزئياً . فإذا الشتاقت شوقاً كلياً من غير أن التعاقت شوقاً كلياً من غير أن تفارق عالمها السكلية . وإذا اشتاقت إلى الأشياء الجزئية التي هي صور لصورها السكلية تفارق عالمها السكلية . وإذا اشتاقت إلى الأشياء الجزئية التي هي صور لصورها السكلية زينتها وزادتها نقاوة (٢) وحُسْناً وأصلحت ما عرض فيها من خطأ ودبرتها تدبيراً أعلى وارفع من تدبير علتها القريبة التي هي الأجرام السمائية (٨) . فإذا صارت النفس في الأشياء الجزئية لم تكن محصورة فيها ، أعنى أنها لا تكون في الجسم كأنها محصورة فيه ، بل تكون فيه وخارجة عنه (١٠) . ور بما كانت النفس في جسم ، ور بما كانت خارجة من جسم (١٠) . وذلك أنها لما الثانى ثم إلى العالم الثالث . غير (١٦) أنها و إن تحركت من العالم الأول أو لاً ، ثم إلى العالم الثالث . غير (١٦) أنها و إن تحركت وسلكت من عالمها الثانى

<sup>(</sup>١) ط: يتحركه . له: ناقصة في م . — ص: إليه عن مكانه .

 <sup>(</sup> ۲ ) س : يشتاق . ط : ينساق .

<sup>(</sup>٤) ص: استلت.

<sup>( + ... + )</sup> ما بين العلامتين ناقص في ص .

<sup>(</sup>٦) ص: الصورة . (٧) ط: تقاويا . والتصحيح في م، ص الخ .

<sup>(</sup> ٨ ) س ، م : السأوية . ( ٩ ) س ، م : منه .

<sup>(</sup>١٠) ص، م: الجسم .

<sup>(</sup>١٢) غير أنها . . . العالم الثالث : ناقصة في ط . — ص : غير أنها وإن تحركت وسلكت من عالمها إلى أن تأتى إلى العالم الثالث ...

إلى العالم الثالث فإن العقل لم يفارقها ، و به فعلت مافعلت . غير أن النفس – و إن كانت (١) فعلت [ ما فعلت ] فعلتها (٢) بالعقل ، فإن العقل لم يبرح مكانه العقلي (٣) العالى الشريف ؛ وهو (+ الذي فعل الأفاعيل الشريفة الكريمة العجيبة بتوسُّط النفس +) ؛ وهو الذي فعل الخيرات في هذا العالم الحسى ؛ وهو الذي زين الأشياء بأن صَيَّر الأشياء منها دائم ومنها (١) دائرٌ ، إلا إن ذلك إنما كان بتوسُّط النفس . وإنما تفعل النفسُ أفاعيلها به لأن العقل آنيةٌ ` دائمة ففعلُه (٥) دائم . وأما نفس سأتر الحيوان (٢) فما سلك منها سلوكاً خطأً فإنها صارت فى أجسام السباع ، غير أنها لا تموت ولا تفنى اضطراراً . و إن أُ لِفِي <sup>(٧)</sup> فى هذا العالم نوع<sup>...</sup> آخر من أنواع النفس فإنما هو (٨) من تلك الطبيعة الحسية . وينبغي للشيء الكائن من الطبيعة الحسّية أن يكون حيًّا أيضاً ، وأن يكون عـلّة حياة للشيء (٩) الذي صار إليــه . وكذلكأ نفس النبات (١٠٠ كلها حيّة ۖ – فإن الأنفس كلها حية انبعثت من بدء واحدٍ ، إلا أن لكل واحدٍ منها حياةً تليق به وتلائمه ، وكلها جواهم ليست بأجرام ولاتقبل التجزئة ؟ فَأَمَا نَفُسَ الْإِنْسَانَ فَإِنَّهَا ذَاتَ أُجِزَاءُ ثَلاثَةً : نَبَاتَيَةً ، وَحَيُوانَيَةً ، وَ مُنْطِّقِيَّةً . وهي مفارقة البدن عند انتقاضه وتحلُّله (١١) ، غير أن النفس النقية الطاهرة (١٢) التي لم تتدنَّس ولم تتسَّخ بأوساخ البدن إذا (+ فارقت عالم الحس فإنها سترجع إلى تلك الجواهر سريعاً ولم تلبث في عالم (١٣) الحس<sup>+)</sup> ، وأما التي قد اتصلت بالبدن وخضعت له وصارت كأنها بدنية لشدّة انغاسها في لِذَّاتَ البدن وشهواته ، فإنها إذا فارقت البدن لم تصل إلى عالمها إلا بتعبِ شديد حتى تُتلِّقي

<sup>(</sup>١) كانت: ناقصة في س.

<sup>(</sup> ٢ ) ط: فعلتها . ما فعات : ناقصة في م ، ص .

<sup>(</sup>٣) العقلي: ناقصة في م.

<sup>.</sup> ما بين العلامتين ناقص في س  $+\dots+$ 

<sup>(</sup>٤) ط: دائماً ... دائراً ، وكذا في م . - س: سير منها ذاتاً ومنها دائراً .

<sup>(</sup> ٧ ) بالقاف في ط . ( ٨ ) من : ناقصة في اس .

<sup>(</sup>٩) ص: الشيء . ط: النفس النباتية .

<sup>(</sup>١١) ط: تحليله .

<sup>(</sup>١٣) في عالم الحس: ناتصة في ط ، وثابتة في م الخ .

عنها كلَّ وسخ ودنس علق بها (١) من البدن . ثم حينتاذ (٢) ترجع إلى عالمها الذي خرجت منه من غير أن (٣) تهلك أو تبيد كما ظنّ أناس لأنها متعلقة ببدنها و إن بعدت منه ونأت أ ولم يمكن (1) أن تهلك آنية من الآنيات لأنها آنيّاتُ حَقّ لا تَدْثُرُ ولا تَهْلُكُ كما قد (٥) تُعْلَنا مراراً . وأما ما كان ينبغي أن نذكره للذين لا يقبلون (١) الأشياء إلا بقياس و برهان فقد فرغنا من ذكره بكلام موجز على حقّه وصِّدْقه . وأما الأشياء التي ينبغي أن نذكرها للذين لا يصدّقون بالأشياء إلاّ بمباشرة الحسّ ، فنحن ذاكروها وجاعلوها (٧) مُنبَتَدأً قولنا في الشيء الذي قد اتفق عليه الأوّلون والآخرون . وذلك أن الأوّلين (^) قد اتفقوا على أن النفس إذا صارت دنسة وانقادت للبدن في شهواتها حلَّ عليها غضبُ من الله (٩) ، فيحرص المره عند ذلك أن يرجع عن (١٠٠) أفعاله البدنيّة و يبغض شهوات البدن و يبدأ يتضرع (١١٠) لله و يسأله أن يكُفّر عنه سيئاته و يرضى عنــه . وقد (١٢) اتفق على ذلك أفاضلُ الناس وأراذلهم ، واتفقوا أيضاً أن(١٣) يترحمّوا على أمواتهم والماضين من أسلافهم ويستغفروا لهم . ولو لم يوقنوا بدوام النفس وأنها لا تموت ، لما كانت هذه عادتهم ولمـا<sup>(۱۱)</sup> صارت كأنها سُنّة ْ طبيعية لازمة مضطرة . وقد ذكروا أن كثيراً (١٥) من الأنفس التي كانت في (١٦) هذه الأبدان وخرجت منها ومَضَتْ إلى عالمها لا تزال مغيثة لمن استغاث بها(١٧) ، والدليل على ذلك الهياكلُ التي بنيت وسُمّيت بأسمائها (١٨) فإذا أتاها المضطرُّ أغاثوه ولم يرجعوه (١٩) خائباً . فهذا وشِبْهه يدلّ على أن النفس التي مضت من هذا العالم إلى ذلك العالم (٢٥) لم تَمُتْ ولم تهلك، لأنها حيّة محياة باقية لا تبيد ولا تفني .

<sup>(</sup>١) ط: لِمَا في البدن . (٢) ط: ثم مي ترجع . س: ثم ترجع .

<sup>(</sup>٣) ط: أنها .

<sup>(</sup>٤) س: يكن. (٥) قد: ناقصة في س.

 <sup>(</sup>٦) ص: يعقلون .
 (٧) ط: مبدأ — وكذا في س .

<sup>(</sup> ٨ ) قد : ناقصة في ص . ( ٩ ) ص : الله تعالى .

<sup>(</sup>۱۰) م: عن ، ط: من (۱۱) ط: بتضرع.

<sup>(</sup>١٢) قد: ناقصة في ص . (١٣) ص ، م : على أن .

<sup>(</sup>١٦) ص: كانت مي في الأبدان ، ثم خرجت ...

<sup>(</sup>١٧) ط: لها . — وفي س ناقصة . ﴿ (١٨) م : بنيت لها وسميت بأساميها .

<sup>(</sup>١٩) س: ولم ترجعه . (٢٠) العالم : ناقصة في س .

## كلام له يشبه رمزاً في النفس الـكلية

إنّى ربما خلوتُ بنفسى (١) وخلعتُ بدنى جانباً وصرتُ كأنى جوهر مجرَّةُ بلا بدن فأكون داخلاً فى ذاتى راجعاً (٢) إليها خارجاً من سأئر الأشياء — فأكون (٣) العلم والعالم والمعلوم جميعاً ، فأرى فى ذاتى من الحسن والبهاء والضياء ما أبقى له متعجباً بهتاً ، فأعلم أنّى جزء من أجزاء العالم الشريف الفاضل الإلمى ذو حياة فعالة .

فلما أيقنت بذلك ترقيت بذاتي (٤) من ذلك العالم إلى العالم الإلهى (٥) ، فصرت كأتى موضوع فيها متعلق بها ، فأكون فوق العالم العقلي كلة ، فأري (٢) كأنى واقف في ذلك الموقف الشريف الإلهى ؛ فأرى هناك من النور والبهاء ما لا تقدر (٧) الألسن على صفته ولا تعيه الأسهاع . فإذا استغرقني ذلك النور والبهاء ولم أقو على احتماله هبطت من العقل إلى الفكر والروية حجبت الفكرة عتى ذلك العقل إلى الفكر والروية (٨) . فإذا صرت في عالم الفكرة والروية حجبت الفكرة عتى ذلك النور والبهاء ، فأبقى متمتجباً أنى كيف انحدرت من ذلك الموضع الشامخ (٩) الإلهى وصرت في موضع [ ٦ ب ] الفكرة (١٠) بعد أن قويت نفسي على تخليف بدنها والرجوع إلى ذاتها والترقى إلى العالم العقلي ثم إلى العالم الإلهى حتى صرت (١١) في موضع البهاء والنور الذي هو والترقى إلى العالم العقلي ثم إلى العالم الإلهى حتى صرت (١١) في موضع البهاء والنور الذي هو وهي غير (٢٠) خارجة منه ! غير أنى أطلت (١٠) الفكرة وأجلت الرأي فصرت كالمبهوت ،

<sup>(</sup>۱) ص،ع: بنفسی کثیراً ، وخلفت بدنی صرت کأننی جوهم ...

<sup>(</sup>٢) راجعاً إليها: ناقصة في ع ، ص . (٣) فأكون ... جميعاً : ناقصة في ع ، ص .

<sup>(</sup> ٤ ) ع : بذهني . — ص : رقيت بذهني .

<sup>(</sup> ٧ ) من هنا نقص مع تحريف كثير فى نص ع ، لهذا لامعنى لإثباته . — وفى ص : البهاء ، وأرى قوة على احتماله هبطت من ... ( نقص )

<sup>(</sup> ٨ ) ط: الرؤية . ( ٩ ) ص: الشاهق .

<sup>(</sup>۱۰) ص: الموضم الفكري . (۱۱) ص: صارت .

<sup>(</sup>١٢) غير: ناقصة في ص.

<sup>(</sup>۱۳) س: لما أطلت وصرت كالمبهوت ذكرت الفيلطوس (!) — بهامش ح: ذكرت عند ذلك أخى أرقليطوس .

وتذكرت عند ذلك ارقليطوس فإنه أمر بالطليب والبحث عن جوهر النفس والجرص على الصيود إلى ذلك العالم الشريفِ الأعلى ، وقال إنّ (١) مَنْ حرص على ذِلكِ وارتقى إلى العالم الأعلىٰ جُوزى بأحِيين (٢) الجزاء اضطراراً . - فلا ينبغي لأحِد أن يِفتر (٢) عن الطلب والحرص في الارتفاع إلى ذلك العالم ، و إن تعب ونصيبي ، فإنَّ أمامه الراحةَ إلتي لإتبب بعدِها ولا نَصَب (٢) . — و إنما أراد بقوله هذا تجريضاً على طلب الأشياء اليقلِية لنجدها(٥) كما وجد وندركها كما أدرك . - وأما أنباد وقليس (١) فقال إن الأنفس إنما كانت في المسكان العالى الشريف ، فلما أخطأت سقطت إلى هذا العالم . و إنما(٧) صار هو(٨) أيضاً إلى هذا العالم فراراً من سُخُط اللهِ تعالى ، لأنه لما انجِدر إلى هذا العالم صار غياتًا (٥٠) الأنفس التي قد اختلطتِ عقولها (١٠)، فصار كالإنسان المجنون نادي الناس بأعلى صوته وأمرهم أن يرفضوا هذا العالم ومافيه و يصيروا إلى علِلهم الأول(١١١) الأعلى الشريف ، وأمرهم أن يستغفروا الإله –عز وجل (١٢) – لينالوا بذلك الراحة والنعمة التي كانوا فيها أولاً . – قد وافق هــذا الفيلسوف فيثاغورس (١٣) في دِعانه الناس إلى ما دِعا ، غير أنه إنما كلّم الناس بِالْأِمِثَالِ وَالْأُوابِدِ ، فَأْمِنْ يَتْرِكُ هِيذِا العَالَمُ وَرَفْضِهِ وَالرَّجُوعِ (١٤٠) إِلَى العِالْم الأُولِ الحِقَّ . وأبيا أفلاطون الشريف الإلمى فإنه قد وصف النفس فقال فيها أشياء كثيرة حسينة وذكرها في مواضم كثيرة : كيف انجدرت النفيس فصارت في هذا العالم ، وأنها سترجم إلى عِالَمُهَا الْحِقُ الْأُولُ . وقد (١٥) أَجْسِنَ في وصفه النِفِس فإنِهِ وصِفها بصفاتٍ صِرْنا بها كَأْنِّا

<sup>(</sup> ٣ ) ظ: يغتر .

<sup>(</sup>٤) ص: لا نصب بعدها ولا تعب.

<sup>(</sup> ه ) ط : لتجدها . — س : ليجدها وبدركها كما وجدها وأدركها .

<sup>(</sup> ٦ ) ص: أنبادقليس . ( ٧ ) ص: فإنما .

<sup>(</sup> ٨ ) هيو: أي أنبادوقليس.

<sup>(</sup>٩) س: عياناً . (١:) ﴿ عَبْولْنَا .

<sup>(</sup>١١) الأولم الأعلى الثيريب: ناقضة في مِن .

<sup>(</sup>١٢) ص: تبارك وتعالى .

<sup>(</sup>١٣) س: فيتاغورس. مل: فيتاغورث.

<sup>(</sup>١٤) س: ورجوعهم.

نشاهدها(١) عيانًا . ونحن ذاكرون قولَ هذا الفيلسوف ؛ غير أنه ينبغي لنـا أن نعلم أولا أنَّ(٢) الفيلسوف إذا وصف النفس فإنه لا يصفها بصفةٍ واحدةٍ في (٣) كل موضع من المواضع التي ذكرها فيها لأنه لو وصفها ولم يَصِفْها إلا بصفةٍ واحدةً إلى لَكان السامع إذا سمع وصفه (٤) لا عَلِم رَأَى الفيلسوف . و إنما اختلفت (٥) صفاتُه في النفس لأنه لم يستعمل الحسّ بصفات النفس ، ولا رفض الحسّ (٦) في جميع المواضع . وذُمَّ واردري (٧) اتصال النفس بالجسد ، لأن النفس إنما هي [ ١٧ ] في البدن كأنها محصورة كظيمة (٨) جداً لا نُطْقَ مها . مم قال إن البدن للنفس إما هو كالمغار ، وقد وافقه على ذلك أنبا دقليس ، غير أنه يسمى البدن الصدأ (٩) . و إنما عنى أنبا دقليس بالصدأ (١٠) هذا العالم بأسره . - ثم قال أفلاطون إن إطلاق النفس من وثاقها إنما هوخروجها من مغار هذا العالم والترقى(١١) إلى عالمها العقلي . وقال أفلاطون في كتابه الذي يدعى « فاذن (١٢) » إن علَّة هبوط النفس إلى هذا العالم إنما هو سقوط ريشها ، فإذا ارتاشت ارتقت إلى عالمها الأوّل . وقال في بعض كتبه إن علل هبوط النفس إلى هذا العالم شتى ، وذلك أن منها ما يهبط لخطيئة أخطأها ، و إنما تهبط إلى هذا العالم لتُعاقبوتجازى <sup>(۱۳)</sup> علىخطاياها . ومنها ماهبطت إلعلَّة أخرى . غير أنه <sup>(۱٤)</sup> اختصر قوله بأن (١٥) ذمَّ هبوط النفس وسُكْناها (١٦) في هذه الأجسام . و إنما ذكرهذا في كتابه الذي يدعى «طماوس» . — شم ذكر أفلاطونُ هذا العالم ومدحه فقال إنه جوهر شريف سعيد ، و إن النفس إنما صارت في هذا العالممن فعل (١٧) البارى الخيّر ، فإن البارى (١٨) لما خلق هذا

<sup>(</sup>٣) ما بين الرقمين ناقص في س.

<sup>(</sup> ٤ ) س : وصفها علم بها رأى الفيلسوف . ( ٥ ) ط : اختلف .

<sup>(</sup>٦) س: الحس في جيم صفاته في المواضم فازدري وذم اتصال النفس ...

<sup>(</sup>٧) ط: فازدرى . و الله ينطق بها .

<sup>(</sup>٩) طنح: الصدى . - ص: الصداء .

<sup>(</sup>١٠) ط، ح: بالصدى – س: بالصداء . (١١) س: والصعود إلى عللها العقلية .

<sup>(</sup>۱۲) ط: فادرس = Phaedrus Φαίδρος ي من فاذون = Phédon Φαίδων ي خازن .

<sup>(</sup>١٣) ط: لتعاقب وتجاوز . - ط: أو أنها تهبط ... - طماوس Τίμαιος ...

<sup>(</sup>١٤) س: غير أنه اختص قوله بأن جزم هبوط ...

<sup>(</sup>١٥) ط: بأنه . الأبدان .

<sup>(</sup>۱۷) س: قبل . (۱۸) من: الباري الخبر .

العالم أرسل إليه النفس وصيّرها فيه ليكون هذا<sup>(۱)</sup> العالم حيّا ذا عقل ، لأنه لم يكن من الواجب — إذ<sup>(۲)</sup> كان هذا العالم عظياً متقناً في غاية الإتقان — أن يكون غير ذي عقل ؛ ولم يكن ممكناً أن يكون العالم ذا عقل وليست له نفس . فلهذه العلة أرسل البارى النفس إلى هذا العالم وأسكنها<sup>(۳)</sup> فيه ، ثم أرسل أنفسنا فسكنت في أبداننا ليكون هذا العالم تامّاً كاملا ولئلا<sup>(٤)</sup> يكون دون العالم العقلي في التمام والكال ، لأنه كان ينبغي أن يكون في العالم الحسى من أجناس الحيوان مافي العالم العقلي . — وقد<sup>(٥)</sup> نقدر أن نستفيد من هذا العالم الحسى من أجناس الحيوان مافي العالم العقلي . — وقد<sup>(٥)</sup> نقدر أن نستفيد من هذا الغلم الحيوان ما في الفحص عن النفس التي نحن فيها وعن النفس الكلية حتى نعرف (<sup>(٢)</sup> ما هي ولأية (<sup>(٢)</sup> علّة انحدرت إلى هذا العالم (<sup>(٨)</sup> أعني البدن واتصلت به ، وأن نعلم ما طبيعة (<sup>(١)</sup> هدذا العالم ، وأي شيء هي ، وفي أي موضع منه تسكن (<sup>(١)</sup> ، وهل انحدرت النفس إليه واتصلت به طوعاً أوكر ها ، أو بنوع آخر من الأنواع .

ونستفيد منه علماً آخر أشرف من علم النفس ، وهو أن نعلم هل البارى تعالى خلق الأشياء بصواب ، أم (١١) لم يكن ذلك منه بصواب ؛ وهل كان جَمْعُه بين النفس و بين هذا العالم و بين أبداً ننا بصواب (١٢) أم بغير صواب : فإنه قد اختلف الأولون فى ذلك وأكثروا فيه (١٣) القول .

فنريد (۱۹) أن نبدأ نخبر عن رأى هــذا المرء الفاضل الشريف فى هذه الأشياء التى ذكر ناها . فنقول إن أفلاطون الشريف [ ٧ ب ] لمّـا رأى جُلّ الفلاسفة قد أخطأوا فى وصفهم الآنتيات الحقّية طلبوها فى هذا العالم

<sup>(</sup>١) هذا: نأقصة في س . (٢) ح ، ط: إذا .

<sup>(</sup>٣) ط: أمكنها . (٤) ص: وكيلا .

 <sup>(</sup>٧) ط: ولأى .

<sup>(</sup>٩) س: في طبيعة .

<sup>(</sup>١٠) ح ، ط : تسكن منه . ص : سكن النفس منه .

<sup>(</sup>١١) أم ... بصواب: ناقصة في ص . (١٢) ص : صواباً أو غير صواب .

<sup>َ (</sup>١٣) ص: القول فيه . (١٤) ح: فنريد ونبدأ ونخبر — ص: فنريد أن نحبر .

<sup>(</sup>١٥) بالمدة فوق الألف في ص . (١٦) وذلك ... الآنيات : ناقصة في ص .

الحسيّ ، وذلك أنّهم رفضوا الأشياء العقلية وأقبلوا على (١) الجسّى وجده فأرادوا أن ينالوا بالحبيّي (٢) جميع الأشياء الدائرة والدائمة الباقية . فلما رآهم قد ضلّها عن الطريق الذي يؤدّيهم إلى الحق والرُّشد واستولى (٣) عليهم الحسُّ رَثَى لهم فى ذلك وتفضّل عليهم وأرشدهم إلى الطريق الذي يؤدّيهم إلى حقائق الأشياء ففرّق بين الحبيّ والبقل ، وبين طبيعة الآنيات وبين الأشياء المحسوسة (٥) ، وصيّر الآنيات الحقيّة (١) دائمة لا تزول عن حالها ، وصيّر الأنيات الحقيّة (١) دائمة لا تزول عن حالها ، وصيّر الأشياء الحسية دائرة واقعة عت الكون والفساد . فليا فرغ من هبذا التمييز بدأ فقال (٧) إن علّة الآنيات الحقيّة التي (٨) لا أجرام لها ، والأشياء الحسية ذوات الأجرام واحدة وهي الآنية الأولى الحق ، ويَعْنِي بذلك البارئ (٩) الجالق — عزّ اسمه .

ثم قال إن البارئ الأول الذي هو علّة الآنيّات المقلية الدائمة والآنيات الحسية الدائرة، وهو الخير المحض، والخير (١٠) لا يليق بشيء من الأشياء إلّا به، وكلّ ما كان في العالم الأعلى والعالم الأسفل من خير فليس ذلك من طباعها ولا من طباع الآنيّات العقليّة ولا من طباع الآنيّات الحسية الدائرة ، لكنّها من تلك الطبيعة العالية ؛ وكل (١١) طبيعة عقلية وحسية منها بادئة ، فإن الخير إنما ينبعث من البارى في العالمين لأنه مبدع الأشياء، ومنه تنبعث الحياة والأنفس إلى هذا العالم . و إنما يتمستك هذا العالم بتلك الحياة والأنفس التي صارت من العاق في هذا العالم ، وهي التي تزيّن هذا العالم لكيلا يتفرّق و يفسد .

ثم قال : إن هذا العالم مركب (١٢) من هيولى وصورة ؛ و إنما صور الهيولى طبيعة هي أشرف وأفضل من الهيولي وهي النفس العقلية . و إنما صارت النفس وتصورت (١٣٦) في الهيولي

<sup>(</sup>١) ص:عن. (٢) ط: بالحس.

<sup>(</sup>٣) س: واستوفى ... رأى لهم من ذلك فتفضل . .

 <sup>(</sup>٤) ص: العقل والحِس. (٥) ص: المنحوسة (!)

<sup>(</sup>٦) ط: الخفية . (٧) ط: وقال .

<sup>(</sup> ٨ ) ط: الحفية . ( ٩ ) ص: كل الخالق البارى .

<sup>(</sup>١٠) س: والحر الذي لا يليق ...

<sup>(</sup>١١) ص: العالية بادئة وكل طبيعة عقلية وحسية وأن الجير إنما يثبت في العالمين من البارى مبدع الأشياء ومنه تنبعث الحياة ...

<sup>(</sup>۱۲) ص: ركب. (۱۳) ط: النفس تصور.

بما فيها من قو"ة اليقل الشريف . و إنما صار اليقل مقو"ياً (١) للنفس على تصوير الهيولى من قِبَلِ الآنيَّة الأولى التي هي علّة سائر (٢) الآنيَّات العقلية والنفسانيّة (٣) والهيولانيَّة وسائر الأشياء الطبيعية . و إنما صارت الأشياء الحسية حسنةً بهيَّةً من أجلِ الفاعل الأوّل ، غير أن ذلك الفعل إنما هو بتوشّط العقل والنفس .

ثم قال إن الآنية الأولى الحق هي<sup>(١)</sup> التي تفيض على العقل الحياة أوّلاً ، ثم على النفس ، ثم على الأشياء الطبيعية ، وهو البارى<sup>(٥)</sup> [ ١٨ ] الذى هو خير<sup>د</sup> محض .

وما أحسن (`` وأصوب ما وصف الفيلسوف البارئ تعالى (``) إذ قال: إنه خالق (``) المقل والنفس والطبيعة وسائر الأشياء كلّها ، غير أنه لا ينبغى لسامع قول الفيلسوف أن ينظر إلى لفظه (``) فيتوهم عليه أنه قال إن البارِئ تعالى (``) إنما خلق الخلق في زمان . فإنه و إن تو هم ذلك من (``) لفظه وكلامه فإنه إنما لفظ بذلك إرادة أن يتبع عادة الأوّلين . فإنه إنما اضطر والموقون الأولون إلى ذكر زمان في بدء الخلق لأنهم أرادوا وَصف كون الأشياء فاضطر والى أن يدخلوا الزمان في وصفهم الكون وفي وصفهم (``) الخليقة (``) الخليقة لم تكن في زمان ألبتة . و إنما اضطر الأولون إلى ذكر الزمان عند وصفهم (``) الخليقة لميزوا بين العلل الأولى العالية و بين العلل الأولى العالية و بين العلل الثواني السفلية . وذلك أن (``) المرء إذا أراد أن يبين عن العلة و يعرفها الماطر إلى ذكر (``) الزمان ، لأنه لابد للعلة من أن (``) تكون قبل معلولها ، فيتوهم المتوهم أن التربية هي الزمان ، وأن كل فاعل يفعل فعله في زمان . وليس ذلك كذلك ، أعني أنه ليس كل فاعل يفعل فعله في زمان ، ولا (``) كل علة قبل معلولها بزمان . فإن أردت أن

( ٢ ) ص : جميم .

<sup>(</sup>١) س: مقوماً.

<sup>(</sup>٣) الواو: ناقصة في ط.

<sup>(</sup>٤) س: هو الذي . (٥) س: الباري الخير .

<sup>(</sup>٦) س: وما . (٧) تعالى : ناقصة في س.

<sup>(</sup> ٨ ) ص : خلق . ( ٩ ) إلى لفظه : ناقصة في ط .

<sup>(</sup> ٨ ) ص ، حلق ،

<sup>(</sup>۱۰) تعالى : ناقصة فى ص . (۱۱) ص : فى .

<sup>(</sup>١٢) س: وصف. (١٣) ما بين الرقمين ناقس في ص.

<sup>(</sup>١٤) ص: إذا أراد المرءأن يبين . ﴿ (١٥) ص: أن يذكر .

<sup>(</sup>١٦) ط:عن. (١٧) ص:والكل علة مي قبل ...

تعلم هل هذا المفعول زماني أو (١) لا — فانظر إلى الفاعل: فإن كان تحت الزمان فالمفعول تحت الزمان لا محالة ؛ وإن كانت العلم زمانية ، كان المعلول زمانيًا أيضاً. فالفاعل والعلمة يدلان على طبيعة المفعول والمعلول: إن كانت (٢) تحت الزمان وإن لم تكن تحته .

][ كمل الميمر الأوّل ][ ][ والحمد لله ربّ العالمين ، والسلام على عباده الصالحين ][

<sup>(</sup>١) أو لا: ناقصة في س.

<sup>(</sup>٢) س: كان.

# الميمر الثانى من كتاب أثولوجيا<sup>(١)</sup>

أول مسائل المقالة الثانية من كتاب أثولوجيا<sup>(۲)</sup>: إن سأل سائل فقال إن النفس إذا رجعت إلى العالم العقليّة وصارت مع تلك<sup>(۳)</sup> الجواهر العقليّة — فما الذي تقول ؟ وما الذي تذكر<sup>(1)</sup> ؟ — قُلْنا: إن النفس إذا صارت في ذلك المكان العقلي إنما تقول وترى وتفعل ما يليق بذلك العالم الشريف. إلّا أنه لا يكون هناك شيء يضطرها أن تفعل وتقول<sup>(۵)</sup>، لأنها إنما ترى الأشياء التي هناك عيانًا فلا تحتاج إلى أن تقول<sup>(۲)</sup> ولا إلى أن تفعل ، لأنّ فعلها لا يليق بهذا العالم.

فإن قال قائل: أفتذكر ماكانت فيه من هذا العالم السفلي ؟ - قلنا إنها لا تذكر شيئًا مما<sup>(٧)</sup> تفكّرت فيه هاهنا ، ولا تتفوّه بشيء مما نطقت به هاهنا ولا بما تفلسفت . والدليل على أن ذلك كذلك كونُها في هذا العالم: فإنها متى كانت نقيّة صافية لا ترضى أن <sup>(٩)</sup> تنظر إلى هذا العالم ولا <sup>(١)</sup> إلى شيء مما هو فيه ولا تذكر ما رأت فيا <sup>(١١)</sup> سَلَف ، أن <sup>(٩)</sup> تنظر دائمًا ولا تلقى بصرها إلى العالم <sup>(١)</sup> الأعلى دائمًا وإليه تنظر دائمًا و<sup>(١١)</sup> إياه تطلب وتذكر ؛ وكل فعل تفعله وكل معرفة تعرفها فإنها <sup>(١١)</sup> تضيف ذلك اليوم <sup>(١١)</sup> إليه ، وكل علم تعلمه <sup>(١١)</sup> ف ذلك اليام الشريف لاينقلب منها <sup>(١١)</sup> فتحتاج أن تذكره أخيرًا <sup>(١١)</sup> بل هو في عقلها مهدود دائم لا تحتاج إلى أن تذكره <sup>(١١)</sup> ، لأنه بين يديها دائم لا ينقلب ، و إنما في عقلها مهدود دائم لا تعتاج إلى أن تذكره <sup>(١١)</sup> ، لأنه بين يديها دائم لا ينقلب ، و إنما

<sup>(</sup>١) س: يضيف البسملة هنا . (٢) ع: الربوبية .

<sup>(</sup> ٣ ) س ، ع : مع كل الجواهر .

<sup>(</sup> ٤ ) ع ، س : فَآ الذَى يَذَكُر ؟ ومَا الذَى تقول . — ( ٥ ) ص : وأَن تقول .

<sup>(</sup> ٦ ) ع : فلا تحتاج إلى أن تفعل . — ق : إلى أن تقول ولا أن تفعل ... — ص : فلا تحتاج إلى أن تفعل ولا أن تقلب فيه هاهنا ـ ( ٧ ) ص ، ع : مما كانت تتقلب فيه هاهنا ـ

<sup>(</sup> ٨ ) س : فإنها إذا كانت ...

<sup>(</sup> ٩ ) ط: لا ترضى إلي أن تنظر — والتصحيح عن ع ، ق ، ص الح .

<sup>(</sup>١٠) ما بين الرقمين ناقص في س . (١١) ق: مما سلف .

<sup>(</sup>١٢) الواو ناقصة في ق . (١٣) ق : فإعا .

<sup>(</sup>١٤) اليوم: ناقصة في س . (١٥) س: س .

<sup>(</sup>١٦) س: عنها . (١٧) ما بين الرقين ساقط من س .

ينقلب منهاكلُّ علم علمته في هــذا العالم فتحتاج إلى أن تذكره لأنها لا<sup>(١)</sup> تحرص على ضبطه ولا تريد أن تراه دائمًا ؛ و إنما لا تحرص على ضبطه لأنه علم مستحيل واقع على جوهرِ مستحيل . وليس من شأن النفس ضبط الشيء المستحيل و إمساكه . وليس في العالم الأعلى جوهر مستحيل ولا علم مستحيل . وإذا (٢٠) كانت الأشياء هناك ظاهرةً بيّنة ثابتة دائمة وعلى حالِ واحدة ، لم تكن للنفس<sup>(٣)</sup> حاجة الى ذكر شيء ، بل ترى الأشياء دائمًا على ما وصفناه . – ونقول إن كلّ علم كائن في العالم الأعلى الواقع تحت الدهر لا يكون بزمانِ ، لأن الأشياء التي في ذلك العالم كُو نَتْ بغير (،) زمانِ ، فلذلك صارت النفس لا تكون بزمانٍ . ولذلك صارت النفس تعلم الأشياء التي كانت تتفكّر (٥) فيها هاهنا أيضاً بغير زمان ولا تحتاج أن <sup>(١)</sup> تذكرها لأنهاكالشيء الحاضر عندها : فالأشياء <sup>(٧)</sup> العلوية والسفلية حاضرةٌ عند النفس لا تغيب عنها إذا كانت في العالم الأعلى (^). والحُجّةُ في ذلك الأشياء المعلومة فإنها لا تخرج منشىء إلى شيء هناك ، ولا تنقلب (٩) من حال إلى حال ، ولا تقبل القسمة من الأجناس إلى الصور (١٠) ، أعنى من الأنواع إلى الأشخاص، ولا من الصور إلى الأجناس والحكليات صاعداً . فإذا لم تكن الأشياء المعلومة (١١) في العالم الأعلى على هذه الصفة ، كانت كلُّها حاضرة ولا حاجة للنفس إلى ذكرها لأنها تراها عيانًا .

فإن قال قائل : إنَّا (١٢) نجيزُ لـكم هذه الصفة في العقل ، وذلك أن الأشياء كلها فيه بالفعل معاً ، ولذلك لا يحتاج إلى أن يذكر شيئًا منها لأنها عنده وفيه ؛ ولانجيز ذلك (١٣) في النفس ، لأن الأشياء كلها ليست في النفس بالفعل مماً ، بل الشيء بعدَ الشيء . فإذا (١٤)

<sup>(</sup>١) لا: ناقصة في ص . — لا تحرص على ضبطه ولا تريد أن تراه دائماً : ناقص في ص .

<sup>(</sup> ٢ ) ص: ولما لم يكن هناك جوهر مستحيل ولا علم مستخيل وكانت الأشياء ...

<sup>(</sup>٣) ص: اللفس إلى ذكر شيء حاجة .

<sup>(</sup>٤) ص: بلا زمان فلذلك طارت التفس لا تعلم الأشياء ...

<sup>(</sup>١٠) ص: إلى الصور والأنشخاش، ولا من الصور ... (٩) ص: تنتقل .

<sup>(</sup>١١) س: الأشياء العلوية إلا على هذه الصفة .

<sup>(</sup>١٢) س: إنما نختر ( بنقطة وأخذة على الخاء ) .

<sup>(</sup>١٣) ص: لكم ذلك .

<sup>(</sup>١٤) ص: فإذا كانت على معده الحال فعى محتاج (كذا!) إلى الفكر ...

كانت النفس بهذه الصفة فهى محتاجة آلى الذكر : كانت فى هذا العالم ، أم فى العالم الأعلى . قلنا : وما الذى يمنع النفس ، إذا كانت فى العالم الأعلى ، من أن تعلم الشىء المعلوم دفعة واحدة : واحداً كان المعلوم أو كثيراً ، لا يمنعها شى؛ عن ذلك ألبتة لأنها مبسوطة ، ذات علم مبسوط ، تعلم الشىء الواحد — مبسوطاً كان أو مركباً — دفعة واحدة ، مثل (١) البصر : فإنه يرى الوجه كله دفعة واحدة ، والوجه مركب من أجزاء كثيرة ، والبصر يدركه وهو واحد غير كثير — كذلك النفس إذا رأت شيئاً مركباً كثير الأجزاء علميته كله دفعة واحدة معاً لأنها تعلم واحدة معاً لا بُزمان ؛ وإنما تعلم الشىء المركب دفعة واحدة معاً لأنها تعلم بلا زمان ؛ وإنما تعلم الشىء المركب دفعة واحدة معاً لأنها تعلمه فوق الزمان ؛ وإنما صارت فوق الزمان لأنها عاقة المركب الأنها فوق الزمان ؛ وإنما صارت فوق الزمان لأنها عاقة المركب الأنها عاله فوق الزمان .

فإن قال قائل: وما عنيتم (٢) أن تقولوا: إذا أخذت النفس في قسمة الأشياء وشرحها، أفكيس إنما تقسم الشيء بعد الشيء وتعلم أن له أولاً وآخراً ؟ وإذا علمته كذلك لم تعلمه دفعة واحدة ؟ — قلنا: إن النفس إذا أرادت أن تقسم الشيء أو تشرحه فإنما (٤) تفعل ذلك في العقل لا في الوهم. فإذا كانت القسمة في العقل ، لم تكن هناك متفرقة بل تكون هناك أشد منها توخداً إذا كانت في الوهم والحواس ، لأن العقل يقسم الشيء بغير زمان ، هناك أشد منها توخداً إذا كانت في الوهم والحواس ، لأن العقل يقسم الشيء بغير زمان ، ولم يكن للشيء المبسوط أول ولا آخر ، بل هو أوّل كله لأن أوله يدرك آخره ، لأنه ليس بين أول القسمة وآخرها زمان يتوسط الأول والآخر منها .

فإن قال قائل: أفليس قد عامت النفس إذا قسمت الشيء أن منه ما هو أول ، ومنه ماهو (٥) آخر ؟ — قلنا: بلى ! غير أنها لا تعلمه بنوع زمانٍ ، بل إنما تعلمه بنوع شرح وترتيب. والدليل على ذلك أن (٢) البصر إذا رأى شجرة رآها من أصلها إلى فرعها دفعة واحدة ، يعلم أصلها قبل أن يعلم فرعها بنوع ترتيب وشرح لا بنوع زمان ، لأن البصر إنما رأى أصل الشجرة وفرعها وما بينهما دفعة واحدة (٧) : فالبصر يعرف أول الشجرة وآخرها بالترتيب ، لا بالزمان ، على ما قلنا ؛ فإن كان البصر يعلم ذلك فبالحرى أن يكون العقل بالترتيب ، لا بالزمان ، على ما قلنا ؛ فإن كان البصر يعلم ذلك فبالحرى أن يكون العقل

<sup>(</sup>١) مثل ... واحدة: ناقص في ص.

<sup>(</sup>٢) المركب دفعة: ناقصة في ص . (٣) ص : فما عسيتم أن ...

<sup>(</sup> ٤ ) تفعل : ناقصة في ص . ( ٥ ) ما هو : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٦) أن : ناقصة في ط . (٧) واحدة : ناقصة في ص .

يعلم أول الشيء وآخره بالترتيب لا بالزمان . والشيء الذي يُعــــلم أوَّلُه وآخره بالترتيب لا بالزمان يُعرف ذلك كله دفعةً معاً .

فإن قال قائل: إن كانت النفس تعلم الشيء الواحد المبسوط والمركب الكثير القشور دفعة واحدة -فكيف صارت ذات قوى كثيرة، وصار بعضُها أولاً و بعضها آخراً ؟ - قلنا: لأن ٢٠٠ قوة النفس واحدة مبسوطة، و إنما تتكثّر قواها في غيرها لا في ذاتها، والدليل على أن قواها واحدة مبسوطة فعنُها: فإنه واحد أيضاً. فالنفس و إن كانت تفعل أفاعيل كثيرة ، لكنّها إنما تفعلها كلها معاً ؛ و إنما تتكثر أفاعيلها وتتفرق في الأشياء التي تقبل فعلها. فإنها لما كانت جسمانية متحركة لم تقو أن تقبل أفاعيل النفس كلها معاً ، لكنها قبلتها قبولا متحركاً . فكثرة الأفاعيل إذن في الأشياء، لا في النفس .

ونقول إن العقل واقف على حال واحدة لا ينتقل من شيء إلى شيء ، ولا حاجةً له بالرجوع إلى ذاته (٢) في علم الشيء ، بل هو قائم من النات الذات على حاله وفعله . فإن الشيء الذي يريد علمه يكون كأنه هيولي له ؛ وذلك أنه يتصور بصورة المعلوم والمنظور إليه . فإذا تصور العقل بصورة المعلوم والمنظور إليه صار مثله بالفعل . و إذا صار العقل مثل المعلوم بالفعل كان هو ما هو بالقوة لا بالفعل . و إيما يكون العقل هو ما هو بالقوة (١) إذا لم يلق بصره على الشيء الذي يريد علمه ، فإنه حينئذ يكون هو ما هو بالفعل .

فإن قال قائل: إن العقل إذا لم يُرِدْ علم الشيء ، ولم يلق بصره على شيء ، فلا محالة أنه فارغُ خال عن (٥) كل شيء . وهذا محالُ ، لأن (٦) من شأن العقل أن يعقل دأمًا . وإن (٧) كان يعقل دأمًا فإنه لا محالة يلتى بصره على (٨) الأشياء دأمًا ، فلا يكون هو ما هو بالفعل أبداً . وهذا قبيح جداً . — قلنا : العقل هو الأشياء كلَّها كما قلنا مراراً . فإذا عقل (٩) العقل ذاته فقد عَقَلَ الأشياء كلّها . فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن العقل إذا رأى

<sup>(</sup>١) ص: بعض قوتها . (٢) ط: إن .

<sup>(</sup>٣) ص: ذكر ٠ (٤) ص: بالفعل .

<sup>(</sup> ٧ ) ص: فإن . . ( ٨ ) الأشياء دائماً ... يلتى بصره: ناقص فى ص .

<sup>(</sup> ٩ ) ط: فإذاً العقل ذاته فقد ...

ذاته فقد رأى الأشياء كلها ، فيكون هو ما هو بالفعل لأنه إنما يلتى بصره على ذاته ، لا على غيره ، فيكون أحاط<sup>(۱)</sup> بجميع الأشياء التى دونه . فإذا ألتى بصره على الأشياء كان محاطاً بها . وكان هو ما هو بالقوة لا بالفعل كما قلنا آنفاً (۲) .

فإن قال قائل: إن ألتي المقلُ بصره (٢) مرة على ذاته ومرة على الأشياء ، وكان (٤) هذا فعله ، فلا محالة إذن أنه مستحيل — وقد (٥) قلنا فيما سلف إن المقل لا يستحيل بشيء من أنواع الاستحالة ألبتة . — تُعلنا (٢) : هو ، إن كان يلتي بصره على ذاته مرة وعلى الأشياء مرة ، فإنه إنما يفعل ذلك في أما كن مختلفة . وذلك أنه إذا كان المقل في عالمه المقلق ، لم يُلقي بصره على شيء من الأشياء التي دونه إلا على ذاته فقط . وإذا كان في غير عالمه ، أي في العالم الحيتي ، فإنه يلتي بصره مرة على الأشياء ومرة على ذاته فقط . وإنما علم عالم البدن الذي صار فيه بتوسط النفس . فإذا كان مشو با بالبدن جداً ألتي بصره على الأشياء . وإذا (٨) تخلص قليلا ألتي بصره على ذاته فقط . فالعقل (٩) لا يستحيل بصره على الأشياء . وإذا إلا بالجهة التي تُعلن .

وأما النفس فإنها تستحيل إذا أرادت علم الأشياء ، وذلك أنها تلقى بصرها على الأشياء كلها بحركتها (١٠) المائلة . وإنما صارت النفس كذلك لأنها موضوعة في أفق العالم العقلى . وإنما صارت لها حركة مائلة لأنها إذا أرادت علم شيء ألقت بصرها إليه ، ثم رجعت إلى ذاتها . وإنما (١١) صارت ذات حركة لأنها إنما تتحرك على شيء ساكن ثابت لا يتحرك ذاتها . وإنما ألا ألما قائماً لا يتحرك ، وكانت النفس غير ثابتة ، لم يكن بُد من أن تكون النفس متحركة ، وإلا لكانت النفس والمقل شيئاً واحداً . وهكذا تكون سائر الأشياء . وذلك (١٢) لأن الشيء إذا كان محمولا على شيء ساكن كان المحمول متحركا ؟

<sup>(</sup>١) س: قد أحاط. (٢) ظ: أيضاً.

<sup>(</sup>٣) س: مهة بصره . ﴿ ٤) الواو: ناقصة في س.

 <sup>(</sup>ه) ط: فقد .
 (٦) ص: ألبتة وهو إن كان ...

 <sup>(</sup>٧) ط: كمال . (٩) ص: فإذا . (٩) ص: والعقل .

<sup>(</sup>١٠) ط: لحركتها. (١١) ط: وإنها.

<sup>(</sup>۱۲) س: وذلك أنه إذا صار كان الشيء محمولاً على شيء ساكِن كان المحمول متجركا ، وإذا كان الحاصل والمحمول ساكناً كان الحاصل والمحمول شيئاً واحداً ؟ وهذا محلل .

و إلاّ لـكان الحامل والمحمول شيئاً واحداً وهذا محال من غير أنه ينبغى أن يُعْلَمُ أن النفس إذا كانت في العالم العقلي كانت حركتها إلى الاستواء أكثر منها إلى الميل ؛ و إذا كانت في العالم السفلي كانت حركتها إلى الميل أكثر منها (١) إلى الاستواء .

فإن قال قائل: إن العقل يتحرّك أيضاً ، غير أنه (٢) يتحرك منه و إليه . فإن كان لا محالة (٦) يتحرك ، فلا محالة أنه (٤) يستحيل . — قلنا: إنه لا يتحرك العقلُ إلا (٥) إذا أراد عِلْم عِلّته ، وهي العلّة الأولى ، فإنه حينئذ (١) يتحرّك . غير أنه و إن يتحرك فإنما يتحرك حركة مستوية . — فإن لج أحد (١) فقال : إن العقل يتحرك أيضا (٩) عند نيله الأشياء ، وذلك أنه يلتى بصره على الأشياء (١) ، والإلقاء حركة ما — قلنا : إن العقل ، وإن تحرك ، فإمّا أن يكون منه إليه ، وإما أن يتحرك منه (١١) إلى الأشياء . فأى الحركتين عرك فوكته مستوية غاية في الاستواء (٢) لا ميل فيها . والحركة المستوية التي في غاية الاستواء (٢) تكاد أن تكون شبه السكون . وهذه الحركة ليست استحالة ، لأنها لا تبرح من ذاتها ولا تزيغ عن حالها . و إن كان هذا هكذا ، وكان العقل يتحرك بهذه الحركة ، فإنه غيرُ مستحيلٍ وهو ثابتٌ قائم ساكن كا قلنا آنفا (١٦) . وإنما صار العقلُ إذا ألتي بصره على ذاته وعلى الأشياء لا يتحرك لأن فيه جميع الأشياء ، والأشياء وهو شيء واحد ، كا قلنا مراراً .

وأما<sup>(۱۱)</sup> النفس فإنها إذا كانت فى العالم العقلى لم تستحل<sup>(۱۵)</sup> أيضاً ، لأنّها تكون هناك صافية (۱۲) نقية هى ما هى (۱۷) بحق ٍ لا يشو بها شىء من الأشياء الجسمانية فتعلم الأشياء التي دونها علماً حقاً . وذلك أن النفس إذا كانت فى العالم العقليّ فإنّها تتحد<sup>(۱۸)</sup> بالعقل ،

<sup>(</sup>١) ص: منه . (٢) ط: أن . – ص: أنه إنما يتحرك ...

<sup>(</sup>٣) لامحالة: ناقصة في ص . (٤) ط: أن .

<sup>(</sup>٥) إلا: ناقصة في ص . (٦) ط: هو .

<sup>(</sup> ٧ ) ص: تحرك. ( ه ) أيضاً: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٠) على الأشياء: ناقصة في ص . (١١) منه : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٢) ما بين الرقين ناقص في ص . (١٣) ط: أيضاً .

<sup>(</sup>١٤) ص: فأما النفس إذا كانت... (١٥) ص: لا تستحيل ...

<sup>(</sup>١٦) ص: نقية صافية . (١٧) هي ما هي بحق : ناقصة في ط.

<sup>(</sup>۱۸) س: تتوجه.

وليس بينها وبين العقل شيء متوسط ألبتة . وكذلك إذا خرجت النفس من هــذا العالم وصارت (١) في ذلك العالم الأعلى سلكت إلى العقل والتزمته . فإذا (٢) التزمته توحّدت به من غـير أن تهلك ذاتُها ، بل تكون أُبْيَنَ وأصغى وأزكى لأنها(٣) هي والعقل يكوِّنان شيئًا واحدًا ، أو اثنين كنوعٍ ونوع . فإذا كانت النفس على هذه الحالة لم تقبل [ ١١ ب ] الاستحالة بوجهٍ من الوجوه ، بل تكون غير مستحيلة في عالمها ؛ وذلك أنها تعلم ذاتها وتعلم أنها قد علمت ذاتها بعلم واحد ليس بينهما فصل ، و إنما صارت كذلك لأنها (١) تصير هي العاقل والمعقول . و إنما صارت كذلك لشدّة اتصالها بالعقل وتوخُّدها به حتى كأنها هي (٥) وهو شيء واحــد . فإن فارقت النفسُ العقلَ وأُبَتْ أن تتصل به <sup>(١)</sup> وأن تكون هي وهو واحداً (٧) — اشتاقت إلى أن تتفرّ د بنفسها (٨) ، وأن تكون هي والعقل اثنين لا واحداً (٩) ثم اطَّلعت على هــذا العالم وألقت بصرَها على شيء من الأشياء دون العقل فاستفادت (١٠) الذكرَ هي ، وصارت ذات ذكر . فإن ذكرت الأشياء التي هناك لم تنحط إلى ها هنا ؛ و إن ذكرت هـذا العالم السفليُّ انحطت من ذلك إلعالم الشريف . غير أنَّها إما أن تنحط إلى الأجرام السماوية فتبقى هناك ، و إما أن تنحطُّ إلى هذا العالم الأرضى . فإن انحطت إلى الأجرام السماوية (١١) فإنَّها لا تذكر إلاَّ تلك الأجرام السماوية فقط وتشبَّهت بها ، وكذلك إذا انحطت إلى العالم (١٢٦) الأرضى تشبّهت به ولم تذكر غيره ، وذلك أن النفس إذا ذكرت شيئًا من الأشياء تشبهت بذلك الشيء الذي ذكرته ؛ لأن التذكُّر : إما أن يكون التعقل ، و إما أن يكون التوهم ؛ والتوهم<sup>(١٣)</sup> ليس له ذات ُ ثابت قائم على حال واحدة ، لـكنها<sup>(١٤)</sup> تكون على حال الأشياء التي تراها: أرضيةً كانت أم سماوية . إلاّ أنها (١٥)على نحو ما ترى

<sup>(</sup>١) ص: ثم صارت. (٢) فإذا الترمته: ناقصة في ص.

<sup>َ (</sup>٣) ص: لأنها حينئذ والعقل واحد واثنان بنوع ونوع .

<sup>(</sup> ٤ ) لأنها ... كذلك : ناقصة في ص . ( ٥ ) هي : ناقصة في ط .

 <sup>(</sup>٦) به: ناقصة في ص .
 (٧) ص : واحد واشتاقت .

 <sup>(</sup> ۸ ) س: بذاتها .
 ( ۹ ) لا واحداً : ناقصة فی س .

<sup>(</sup>۱۰) س: استفادت.

<sup>(</sup>١١) وإما أن تنحط ... السماوية : ناقصة في ط . - وفي ح : إلى العالم العرضي ...

<sup>(</sup>١٢) ص: هذا العَّالم . (١٣) ص: والوهم .

<sup>(</sup>١٤) س: لكنه يكون . (١٥) س: أنه .

من الأشياء: الأرضى أم (١) السماوى ، فعلى قدر ذلك تستحيل فتصير مثله . و إنما صار التوهم يتشبه بالأشياء الأرضية والسماوية لأنها كلها فيه ، غير أنها فيه بنوع ثان لا بنوع أول — فلذلك لا تقدر على أن تتشبه بالأشياء السماوية والأرضية تشبّها تامّا لا نه متوسط موضوع بين العقل والحس ، فيميل إليهما جميعاً ولا يحفظ أحدها دون الآخر حفظاً يقيناً ، ولا يخلص لأحدها دون الآخر .

فقد بان أن النفس إذا ذكرت شيئًا واحدًا (٢) من الأشياء تشبّهت به وصارت مثله: شريفًا كان ذلك الشيء أم دنيئًا .

فنريد الآن أن نرجم إلى ما كنّا فيه فنقول: إن النفس إذا كانت في العالم الأعلى اشتاقت إلى الخير المحض الأول (٢). وإنما يأتيها الخيرُ الأوّلُ بتوسُّط العقل. بلى ! هو الذي يأتيها . وذلك أن الخير المحض الأول لا يحيط به شيء ولا يحجبه شيء ولا يمنعه مانعُ (٢) من أن يسلك حيث شاء . فإذا أراد (٥) النفس أتاها ولم يمنعه (٢) مانعُ من ذلك: جرمانياً كان أو روحانياً . وذلك أنه ربما سلك ذلك الخيرُ الأولُ إلى الشيء الآخر بتوسُّط ما يليه (٧) . فإن لم تشتق النفسُ إلى الخير الأوّل واطلعت إلى العالم السفلي واشتاقت إلى بعض ما فيه ، فإنها تكون في ذلك الشيء على قدر ذكرها إيّاه أو توهُّمها له . فالنفس (٨) بعض ما فيه ، فإنها تكون في ذلك الشيء على قدر ذكرها إيّاه أو توهُّمها له . فالنفس (٨) وقد قلنا إن التوهم (٩) هو الذكر .

فإن قال قائل : إن كانت النفس تتوهم هـذا العالم قبل أن ترده (١٠٠ ، فلا محالة أنّها تتوهمه أيضاً بعد خروجها منه وورودها (١١١) إلى العالم الأعلى . فإن كانت تتوهمه فإنها (١٢)

 <sup>(</sup>١) ط: والسماوى .
 (٢) واحداً: ناقصة في س .

<sup>(</sup>٣) ص: الأول فإنها تأتيه بتوسط العقل بل هو المدبر ، وذلك أن الخير المحض ...

<sup>(</sup>٤) من: ناقصة في صِ . (٥) ص: أرادته .

<sup>(</sup> ٨ ) ص : والنفس . ( ٩ ) ص : التوهم . ط : الوهم .

<sup>(</sup>١٠) ص: تراه. (١٠) إلى: ناقصة في ص.

<sup>(</sup>١٢) س: فلا محالة أنها تذكره.

لا محالة تذكره ، وقد قلتم إنها إذاكانت في العالم العقليّ لا تذكر (١) شيئًا من هذا العالم ألبتة — قلنا إن النفس ، و إن كانت تتوهم هذا العالم قبل أن تصير فيه ، لكنَّها تتوهَّمه بتوهم (٢) عقليّ ؛ وهذا الفعل (٣) إنما هو جهلُ لا معرفة . غير أن ذلك الجهل أشرفُ من كل معرفة ، وذلك أن العقل يجهل ما فوقه بحهل هو<sup>(١)</sup> أشرفُ من العلم . فإن ذَكَرَتْ الأشياء التي هناك لم تنحط إلى هاهنا ، لأنّ ذكر تلك الأشياء الشريفة يمنعها (٥) من أن تنحدر إلى هاهنا. فإن ذكرت العالم السفلي انحطّت من العالم الشريف؛ إلاّ أن ذلك يكون بحهةٍ وجهةٍ ، وذلك أن العقل يحهل ما فوقه من علَّته وهي العلَّة الأولى القصوى ولا يعرفها معرفة تاتة ، لأنه لو عرفها معرفة تاتة لكان هو فوقها وعلَّة لها . ومن المحال أن يكون الشيء فوق علَّته وعلَّةً لعَّلته ، وذلك أن (٦) يكون المعاولُ علَّة لعَّلته ، والعلَّة معاولةً لمعلولها — وهذا قبيحُ جداً ؛ والعقل يجهل ما تحته من (٧) الأشياء كما تُعْلَمَا قبلُ (٨) ، لأنه لا يحتاج إلى معرفتها لأنَّها فيه وهو عَلَّتها . وجهل العقل ليس عدمَ المعرفة ، بل هو المعرفة القصوى ، وذلك أنه (٩) يعرف الأشياء لا كمعرفة الأشياء نفسها بل فوق ذلك وأفضل وأعلى ، لأنه علَّتها . فمعرفة الأشياء بأنفسها عند العقل جهلُ لأنها ليست معرفةً صحيحة ولا تامَّة ؛ فلذلك قلنا : إن العقل يجهل الأشياء التي تحته ، نعنى بذلك أنه يعرف الأشياء التي تحتــه معرفةً تامَّة لا كمعرفتها بأنفسها ؛ ولا حاجة إلى (١٠) معرفتها لأنه عِلَّة ۖ فيها (١١) وهي معلولاته كلُّها . فإذا كانت فيه لم يحتج إلى معرفتها . وكذلك النفسُ تجهل معلولاتها بالنوع الذي ذكرناه (١٢) آنفاً ولا تحتاج إلى معرفة شيء من الأشياء إلا (١٣) إلى معرفة العقل والعلَّة الأولىٰ لأنهما فوقها . فإن كان هذا هكذا ، رجعنا فقلنا إن النفس إذا فارقت هــذا

<sup>(</sup>١) ص: لم تذكر.

<sup>(</sup>٢) س: بتوهم. ط: بوهم. (٣) س: العقل.

<sup>(</sup>٤) هو ... العلم: ناقصة في ص. (٥) ص: يلزمها أن لا تنحدر ...

<sup>(</sup>٦) ص: أنه . (٧) ص: من سائر .

<sup>(</sup> ٨ ) ص : ٦ نفاً . ( ٩ ) ص : أنه ليس يعرف الأشياء أنفسها ، بل فوق . . .

<sup>(</sup>١٠) ص: به إلى . (١١) ص: فيه معلولاتها كلها .

<sup>(</sup>١٢) ص: ذكرنا . (١٣) ص: إلا بممرفة العقل ...

العالم وصارت في العالم الأعلى العقلي لم تتذكر (١) [١٢ ب] شيئًا بما عامته ، ولا سيًا إذا (٢) كان العلمُ الذي اكتسبته دنيئًا ، بل تحرص على رفض جميع الأشياء التي نالت (٣) في هذا العالم ، و إلا (٤) اضطرت إلى أن تكون هناك أيضًا تقبل الآثار التي كانت (٥) تقبلها هاهنا — وهذا قبيح جداً : أن تكون النفس تقبل آثار هذا العالم وهي في (١) العالم الأعلى ، لأنها إن قبلت تلك الآثار فإنها تقبلها في وهمها ؛ و إذا توهمتها تشبهت بهاكا قلنا آناً والنفس لا تتشبه بشيء من آثار هذا العالم إذا كانت في العالم الأعلى (١ العقلي ، لأنه يلزمها من ذلك أن تكون هي في العالم " الأعلى مثلها إذا كانت في العالم السفلي — وهذا قبيح جداً .

فقد بان وصحَّ (^^) كيفيةُ النفس وحالُها عند ورودها العالَمَ العقليّ ورجوعها إليه ، وأنَّها لا تحتاج إلى ذكر الأشياء الحسية الدائرة الدنيئة . وبان (٩٠) أيضاً — بالآراء المقنعة والمقاييس الشافية — حالُ العقل (١٠٠) ، وكيف يذكر (١١) و يتوهم ، وهل يحتاج إلى الوهم والمعرفة (١٢) ، والأشياء المعروفة والمتوهمة ، على مبلغ قوتنا واستطاعتنا ، بقولِ مستقصى (١٣) .

فنريد الآن أن نذكر العلّة التي لها<sup>(١٤)</sup> وقعت الأسامى المختلفة على النفس ولزمها ما يلزم الشيء المتجزّى المنقسم بالذات. فينبغى أن يُعلم: هل تتجزّاً النفس ؟ أم لا تتجزّاً فإن كانت تتجزّاً فهل تتجزّاً بذاتها ، أم بِعَرَضٍ ؟ وكذلك إذا كانت لا تتجزّاً فبذاتها الم بعَرَضٍ ؟ — فنقول إن النفس تتجزّاً بعَرَضٍ ، وذلك أنها فبذاتها (١٥) لا تتجزّاً ، أم بِعَرَضٍ ؟ — فنقول إن النفس تتجزّاً بعَرَضٍ ، وذلك أنها إذا كانت في الجسم قبلت التجزئة بتجزّؤ الجسم ، كقولك (١٦) إن الجزء المتفكر "هو غير

<sup>(</sup>١) س: تذكر . (٢) س: إذ .

<sup>(</sup>٣) س: نالتها.

 <sup>(</sup>٤) ط: لا. - س: وإلا اضطرت أن يكون ...

<sup>(</sup> ٥ ) كانت : ناقصة في ص . ( ٦ ) ص : وهي من .

<sup>(</sup> ٧ ) ما بين الرقمين ساقط من ص .

<sup>(</sup>۱۰) بغیر واو فی س . (۱۱) س : أو .

<sup>(</sup>١٢) س: والمعرفة بالأشياء . (١٣) س: مستقص مستفيض ـ

<sup>(</sup>١٤) ط: بها .

<sup>(</sup>١٦) ص: كقوله إن جزء النفس المفكر هو غير جزئها البهيمي .

الجزء البهيميّ ، وجُزْ وُها الشهواني غير الجزء الغضبي . و إنما نعني بالجزء منها جزء الجسم الذي تكون فيه قوة النفس المفكرة ، والجزء الذي فيه (١) فوة الشهوة ، والجزء الذي تكون فيه قوة الغضب. فالنفس إنما<sup>(٢)</sup> تقبل التجزئة بِعَرَضٍ لا بذاتها ، أى بتجزُّ و<sup>(٣)</sup> الجسم الذي فيه ، فأمّا هي بعينها فلا تقبل التجزئة ألبتة (١) . (فإذا قلنا إن النفس لا تتجزأ فإنما نقول ذلك بقول مرسل ذاتى ٥٠ ؛ و إذا قلنا إن النفس تقبل التجزئة فإنما نقول ذلك بقولِ مضاف عَرَضي ، لأنها إنما تكون متجزئة إذا هي (١) صارت في الأجسام . وذلك أنَّا إذا رأينا طبيعة الأجسام تحتاج إلى النفس لتكون حيَّة حساسة (٧) والجسم يحتاج إلى النفس لتكون منبثة في جميع أجزائه (٨) — قلنا إن النفس متجزَّئة ، و إنما [١١٣] نعني بذلك أنَّها (٩) في كل جزء من أجزاء الجسم لأنها تتجزَّ أُرْ (١٠) بتجزُّ و الجسم . والدليل (١١) على أن ذلك كذلك أعضاء البدن ، وذلك أن كل عضو من أعضاء البدن إنما يكون حسّاسًا (١٢) دائمًا إذا (١٢ كانت قوة النفس فيه . فإذا (١٣) كانت قوة النفس الحاسّية في جميم الأعضاء ذوات الحسّ ، قيل لتلك القوة إنها تتجزّ أ بتجزُّ وُ<sup>(١٤)</sup> الأعضاء التي هي<sup>(١٥)</sup> فيها . وقوة النفس ، و إن كانت منبثةً في جمع الأعضاء<sup>(١٦)</sup> ، لكنها في كل عضو تاتمةُ كاملةٌ ، وليست متجزَّئة بتجزُّؤ الأعضاء ؛ وإنما تتجزَّأُ (١٧) بتجزَّؤ الأعضاء كما وصفنا وبيّنا مراراً .

فإن قال قائل : إن النفس لا تتجزّ أ في حاسّة (١٨) اللمس فقط ، وأما في سائر الحواسّ

(١) س: تكون فيه . (٢) إنما : ناقصة في س .

<sup>(</sup>٣) ط: يتجزأ . (٤) ص: بتة .

<sup>( • )</sup> ما بين الرقين ناقس في ط . ( ٦ ) هي : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٧) حساسة: ناقصة في ط، ح. (٨) س: أجزائه فيأن تكون حية حساسة قلنا ...

<sup>(</sup>٩) بذلك: ناقصة في ط. (١٠) تتجزأ: ناقصة في ح.

<sup>(</sup>١١) س: على ذلك أعضاء البدن إنما يكون ...

<sup>(</sup>١٢) ط: حاساً . (١٣٠٠.١٣) مايين الرقين نَاقَس في س.

<sup>(</sup>١٤) بتجزؤ: ناقصة في ص . (١٥) هي: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٦) ص: أعضاء البدن . (١٧) وإنما ... الأعضاء: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٨) ص: في حال اللمس.

فإنها تتجزأ — قلنا : إن النفس تتجزّأ في حاسّة (١) اللمس وفي سائر الحواس (٢) لأنها أبدانُ والنفس في الأبدان. فالنفس إذن تتجزّ أ بتجزّ و الحسائس(٣) كلما اضطراراً ، على النوع الذي ذكرنا(١) آنفا . غير أنها أقل تجزؤاً في اللمس منها في سأتر الحسائس(٥) ؟ وكذلك قوة النفس النامية وقوتها الشهوانية الكائنة في الكبد والقوةُ التي في القلب وهي الغضبيّة (٢) أقلُّ تجزؤاً . وهذه القوة ليست مثل قوي (٧) الحسائس ، لـكنّها على نوع آخر ، وذلك أن قوى الحسائس<sup>(٨)</sup> هي أجزاء بعد هــذه القوة<sup>(٩)</sup> ، فلذلك صارت أشدَّ تَجَشُّماً . وأما<sup>(١٠)</sup> قوةالنباتية والنامية والشهوانية فأقلُّ تجسُّماً . والدليل على ذلك أنها لا تفعل أَفَاعِيلُهَا بَآلَاتَ البدن ، لأنَّ الآلة تمنعها من (١١) أن تفعل أفاعيلها في جميع البدن ، وتحولُ بينه و بين ذلك . فقد بان إذن أن قوة النفس القابلة للتجزئة (٢٠) غيرُ قوتها التي لا تقبل التجزئة . وهذه القوى لا تمتزج فتكون واحدةً ، بلكلّ واحدة من هذه القوى ثابتة ٌ على حالها من غير أن يقترن (١٣) بعضُها في بعض. وقوة (١٤) النفس على ضر بين : أحدها تتجزّأ بتجزَّوْ الجسم (١٥ مثل الأُحْساس ، والأخرى لا تتجزأ بتجزَّوْ الجسم (١٥ مثل القوة النامية والقوة التي هي (١٦) شهوانية فإنهما منبثتان في (١٧) سأتر الجسم من النبات ، والقوى المتجزئة بتجزُّ وْ الجسم تجمعهما قوةٌ أخرى (١٨) أبتى وأرفع منها وأعلى . فقد يمكن إذن أن تكون قوةُ النفس المتجزئة بتجزُّؤ الجسم غير متجزَّئة بالقوة التي فوقها التي لا تتجزَّأ والتي هي أقوى القوى المتجزَّئة مثل الحسائس (١٩) فإنَّها قوةٌ من قوى النفس تتجزَّأ بتجزَّؤ (٢٠) الآلات

<sup>.</sup> ۱) س: حاس

<sup>(</sup>٤) ط: ذكرناها . (٥) الحسائس: ناقصة في ص .

 <sup>(</sup>٦) ص: الغضب.

<sup>(</sup> ٨ ) ص : الإحساس . ( ٩ ) ص : القوى .

<sup>(</sup>١٠) ص: فأما .

<sup>(</sup>١٢) س: التجزئة . (١٣) س: يفترق بعضها من بعض .

<sup>(</sup>١٤) ط: فقوة . (١٥) ما بين الرقين ناقص في ط ، ح .

<sup>(</sup>١٦) التي هي: ناقصة في س. (١٧) س: في جميع جسم النبات.

<sup>(</sup>١٨) ص: أخرى أيضاً . (١٩) ص: الأحساس .

<sup>(</sup>٢٠) س: بتجزؤ الجسمانية أعنى الآلات الجسمانية .

الجسمانية ، وكلها تجمها قوةٌ واحدة هي أقوى الحراس ، وهي تَر دُ عليها بتوشُّط الحسائس(١) وهي [ ١٣ س ] قوةٌ لا تتجزّ أ لأنّها لا تفعل فِعْلها بآلةٍ لشدّة روحانيتها ؛ ولذلك صارت الحسائس(١) كلما تنتهي إليها فتعرف الأشياء التي تؤدّى إليها الحسائس(١) وتميّزها معاً من غير أن تنفعل أو تقبل آثار الأشياء المحسوسة ، فلذلك صارت هذه القوى تعرف الأشياء المحسوشة وتميّزها معاً في دفعةٍ واحدة . وينبغي أن تعلم هل لهذه القوى التي ذكرنا ولسأتر قوى النفس موضع ٢٠٠٠ معلوم من مواضع البدن تكون فيه ، أو ليس لها مواضع ٢٠٠٠ ألبتة — فنقول: إنَّ احكل قوةٍ من النفس موضماً معلوماً (٣) تكون فيه ، لا أنَّها تحتاج إلى المواضع لثباتها وقوامها ، لكنها تحتاج إليـه لظهور فعلها من ذلك المـكان المتهيّئ لقبول ذلك الفعل ؛ والنفس هي التي صيَّرتْ ذلك العضو متهيئًا لقبول فعلها لأنها إنما تهيِّيُّ العضو بالهيئة التي تريد أن يظهر فعلُها منه ، فإذا (٤) هيأت النفسُ العضوَ على الهيئة الملائمة لقبول قوّتها (٥) أظهرَتْ قوَّتُهَا من ذلك العضو . وإنما تختلف قوى النفس على نحو اختلاف هيآت<sup>(١٦)</sup> الأعضاء ؛ وليس للنفس قوى مختلفة ، ولا هي مركبة منها بل هي مبسوطة ذَاتُ قَوةٍ (٧) تُعْطِى الأبدانَ القُوى إعطاء دأمًا ، وذلك أنَّها فيها بنوع بسيط لا بنوع تركيب . فلّما صارت النفسُ تعطى الأبدان القوى(٨) ، تنسب إليها تلك القوى لأنَّها علَّهُ `` لها ؛ وصفاتُ المعلول أحرىٰ أن تُنسَب إلى العلَّة منها إلى المعلول ، لا سمَّا إذا كانت شريفة تليق بالعلَّة أكثر مما تليق بالمعاول .

وترجع إلى ماكنا فيه فنقول: إنه إن لم تكن كلُّ قوة من قوى النفس في مكانٍ معلوم من أماكن البدن ، وكانت كلُّها في غير مكانٍ ، لم يكن بينها و بين أن تكون داخل البدن أو خارجاً منه فرق ألبتة ، فيكون البدن المتحرك الحاسُّ لا تغيُّر له — وهذا قبيح . ويعرض من هذا (٩) أيضاً أنّا لا نعلم كيف تكون أعمال النفس الكائنة بالآلات الجسدانية

<sup>(</sup>١) ص: الأحساس. (٢) ما بين الرقين ناقص في ص.

<sup>(</sup>٣) س: معلوماً من مواضع البدن تكون فيه .

<sup>(</sup>٤) ط: فإذاً (بالتنون). (٥) ط: وتظهر قوتها .

<sup>(</sup>٦) ص: هيئة ِ... (٧) ص: قوة شريفة تعطى ...

<sup>(</sup> ٨ ) ص : الأبدان تنسب تلك القوى إليها لأنها ...

<sup>(</sup>٩) س: أنضاً من هذا.

إذا صارت قوى النفس ليست في مكان . فإن قال قائل : إن بعض قوى النفس في مكان ، أى لها أعضالا معلومة تظهر منها ، و بعضها ليس في مكان ِ - قلنا : إن كان ذلك كذلك لم تكن النفس كلُّها(١) فينا ، لكن يكون بعضُها فينا و بعضُها ليسفينا – وهذا قبيحٌ جداً . ونقول بقولٍ مستقصَّى إنه ليس جزَّه من أجزاء النفس في مكان ألبتة :كانت النفسُ داخلةٌ في البدن ، أو خارجة منه . وذلك أن المكان [ ١١٤] يحيط (٢) بالشيء الذي فيه ويحصره (٢) . و إنما يحيط المسكان بشيء جسماني . وكل شيء يحصره المسكانُ ويحيط به فهو جسم م. والنفس ليست بحسم ولا قُواها بأجسام . فليست إذن في مكان ، لأن المكان لا يحيط بالشيء الذي لا جسم له ولا يحصره . و إنما قلنا إن قوى النفس في أماكن معلومة من البدن – تريد بذلك أن كل قوّة من قوى النفس يظهر فعلُها من بعض أعضاء (١) البدن ؛ إلا أنَّ تلك القوة في ذلك العضو لا كالجرم في مكان ، لـكنها فيه بأنها يظهر فعلُها منه . وهيئة الجرم في المكان على غير الهيئة التي تكون للنفس في البدن ، وذلك أن الكلَّ من الجرم لا يكون في المكان الذي يكون فيه (<sup>٥)</sup> الجزء. فأما النفس فكلُّها<sup>(٢)</sup> حيث جزؤها، والنفس تحيط بالمكان ، والمكان لا يحيط بها لأنَّها علَّهُ له (٧) ، والمعلول لا يحيط بالعلَّة ، بل العلة تحيط بالمعلول . ونقول إنه ليست النفس في البدن كما يكون الشيء في الظرف ، فإنها لوكانت كذلك لكان البدن غير ذى نفس . وذلك أنه لوكان البدن محيطاً بالنفس كا حاطة الظرف بما فيه ، لزم من ذلك أن تكون النفسُ (٨) مما يسلك إلى البدن قليلا قليلا كسلوك الماء إلى الظرف ، ولكان بعض النفس يضمحل كما يضمحل بعض الماء الذي ُ يُنَشِّفُهُ <sup>(٩)</sup> الظرفُ —وهذا قبيحُ جداً . وليست النفسُ في البدن كالجرم في المكان ، على ما قلنا آ نفاً ؛ وذلك أن المكان الحقّ المحض ليس هو بجرم ٍ ، بل هو لا جِرِ م . فإن كان المكان لا جر ما (١٠) والنفس ليست بجرم ، فلا (١١) حاجة للنفس إلى المكان (١٢) ، والمكان

<sup>(</sup>١) ح، طكا قلنا — والتصحيح عن س. (٢) ط: محيط.

<sup>(</sup>٣) ص: وحصره . (٤) ص: كما أثبتنا . ح ، ط: الأعضاء للبدن .

<sup>(</sup> V ) له: ناقصة في ص . . النفس تسلك .

<sup>(</sup>١١) ص: فا . (١٢) ص: المكان هو وهي لأن ...

هو هي لأن الحكل أوسع من الجزء وهو محيط به وحاصر له .

فإن قال قائل: لا بدَّ من أن نقول إن النفس في البدن كالشيء في المكان - قلنا: إن المكان هو صحيفة الجرم الخارجة القُصُوى . فإن (١) كانت النفس في المكان ، فإنها تكون في تلك الصحيفة فقط ، فيبقي سائر البدن ليست النفس فيه . وهذا أيضاً (٢) قبيح جداً . وقد يعرض من قول القائل إن النفس في البدن كالشيء في المكان أشياء أخره قبيحة (٣) ومحالة : أولها أن المكان يحرك الشيء الذي فيه ، لا الشيء في المكان هو الذي يحرك المكان به ؟ فلوكانت النفس في البدن كالشيء في المكان البدن علّة حركة النفس ، وليس ذلك كذلك ، بل النفس هي علة حركة البدن ؟ والشيء في المكان إذا رُفع المكان ارتفع الشيء أيضاً ولم يثبت ألبتة . فلو أن النفس في البدن كالشيء في المكان إذا ما رُفع الجسم (٢) وفسد النفس وفسدت ولم تثبت . وليست النفس كذلك ، بل إذا رفع الجسم (١) وفسد كانت النفس وفسدت ولم تثبت . وليست في البدن ، بل إذا رفع البدن وفسد كانت النفس أشدَّ ثباتاً وأظهر منها إذا كانت في البدن .

و إن قال قائل: إن المكان إنما هو (٧) بُعْدُ ما ، وليس (٩) بالصحيفة الحارجة القصوى فالنفس في البدن كأنها في بُعْدِ ما — قلنا: إن كان المكان بُعْدًا ما (٩) فبالحرى أن لا تكون النفس في البدن كالشيء في المكان ، وذلك أن البعد إنما هو الفراغ ، والبدن ليس هو (١٠) بغراغ بل الشيء الذي فيه البدن هو الفراغ ؛ فتكون النفس إذن (١١) في الشيء الفارغ الذي فيه البدن ، لا في البدن بعينه — وهذا قبيح جداً . — وليست النفس أيضاً في البدن كالشيء المحمول ، وذلك أن الشيء المحمول إنما هو أثر من آثار الحامل ، مثل اللون والشكل : فإنهما أثرا الجرم الحامل لهما ، والآثار لاتفارق حواملها إلا بفساد (١٢) حواملها ؟

<sup>(</sup>١) طنَّ ع: وإن . (١) أيضاً : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٣) س: قبيحة مخالفة أولها ...

<sup>(</sup>٤) ص: لا يحركه الشيء الذي في المسكان هو الذي يحركه المسكان بحركته ؟ فلو كانت النفس..

<sup>(</sup> ٥ ) ص: وأيضاً فالشيء ذو المكان إذا رفع ...

 <sup>(</sup>٦) من: البدن.

<sup>(</sup> ٨ ) ط: وليست. ( ٩ ) ما: ناقصة في ص.

<sup>(</sup>١٠) هو: ناقصة في ص . (١١) إذن: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>۱۲) ط: بفسد.

والنفس تفارق البدن من غير أن تفسد أو (١) تتحلل بتحلل البدن . وليست النفس في البدن كالجزء في الحكل ، لأن النفس ليست بجزء البدن .

فإن قال قائل: إن النفس جزء المحى (٢) كله فهو في البدن كالجزء في الكل - قلنا: إما (١٠) مثل ما يكون الشراب في ظرف الشراب ، و إما ظرف الشراب بعينه . وقد قلنا إنها ليست في للبدن مثلما يكون الشراب في ظرف الشراب في الظرف ، و بَينًا كيف لا يمكن (٥) ذلك ؛ وليست مثل ظرف الشراب بعينه لأنّ الشيء لا يكون موضوعًا لنفسه . فليست (٢) النفس إذن في البدن ظرف الشراب بعينه لأنّ الشيء لا يكون موضوعًا لنفسه . فليست (٢) النفس إذن في البدن كالجزء من الكل ، وليست أيضاً في البدن كالكل في الأجزاء — فإنه قبيح جداً أن يقال (٧): إن النفس هي الكل والبدن أجزاؤها . وليست النفس مثل صورة في الهيولي ، وذلك أن الصورة غير مفارقة الهيولي إلا بفساد ؛ وليست النفس في البدن (٨) كذلك ، بل وذلك أن النفس هي التي تجمل الصورة في الهيولي ، إذ (٢٠) هي التي تصوّر في الهيولي وهي وذلك أن النفس هي التي تجمل الصورة في الهيولي ، إذ (٢٠) هي التي تجسّمها ، فلا محالة التي تجسّم الهيولي . فإن كانت النفس هي التي تصور الهيولي وهي التي تجسّمها ، فلا محالة أنها ليست في البدن كالصورة في الهيولي ، لأن العلة لا تكون في المعاول كالشيء المحمول ، وإلا لكانت العالة أثراً (١١) للمعاول — وهذا قبيح جداً . لأن المعاول هو الأثر والعلة هي المؤثرة ، والعلة في المعاول كالفاعل المؤثر ، والمعاول في العالة كالمفعول المتأثر (١٢) .

فقد بان وصحَّ أن النفس في البدن ليست على شيء من الأنواع التي (١٣) ذكرنا و بينا بمجج مُقْنِعة مستقصاة .

#### [ تم الميمر الثاني من كتاب أثولوجيا ][

<sup>(</sup>۱) س:و..

 <sup>(</sup>٢) س: جزء الجزء كله.
 (٣) س: لا يخلو.

<sup>(</sup>٤) س: إلا .

<sup>(</sup>٥) ص: يكون . (٦) ط: فليس .

<sup>(</sup> ٧ ) ط: تقول . ( A ) في المدن : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٩) ص: للهيولى إلا بفساد وليست النفس كذلك بل مي مفارقة البدن بلا فساد والهيولي أيضاً ...

<sup>(</sup>١٠) س: أي ب وهذا ...

<sup>(</sup>١٢) س: المؤثر . (١٣) ط: الذي .

## الميمر الثالث(١)

# [ ١١٥ ] من كتاب أثولوجيا

إذ (٢) قد بيَّنَا على ما وجب تقديمه من القول على العقل والنفس السكلية والنفس الناطقة والنفس البهيمية والنفس النامية والطبيعة ، و نظمنا القول فيه نظاً طبيعيًّا على توالى مجرى الطبيعة — فنقول الآن على إبضاح ماهية جوهر النفس . ونبدأ بذكر مقالة الجرميّين الذين ظنّوا بخسارة رأيهم (٣) أن النفس ائتلاف اتفاق الجرم واتحاد أجزائه ، ونظهر ونكشف عن دحوض حجتهم في ذلك ، ونظهر تُبْحَ ما يجرى (١) إليه مذهبهم فإنهم نقلوا قوى الجواهر الروحانيّة إلى الأجرام ، وتركوا الأنفس والجواهر الروحانيّة مُعَرّاة من كلّ قوة .

فنقول: إن أفاعيل الأجرام إنما تكون بقُوى ليست بجرمانية (٥) ؛ وهذه القوى تفعل الأفاعيل العجيبة . والدليل على ذلك ما نحن قائلون إن شاء الله تعالى : إن لكل (٢) جرم كمية وكيفية ، والكمية غير الكيفية . وليس يمكن أن يكون جرم ما (٨) بغير كمية . وقد أقر بذلك الجرميون . فإن لم يمكن أن يكون جرم ما (٨) بلا كمية ، فلا محالة أن الكيفية ليست بجرم . وكيف يمكن أن تكون الكيفية جر ما وليست بواقعة (٩) تحت الكمية ! إذ كان كل جر م واقعاً تحت الكمية . والكيفية ليست (١٠) بجرم ؛ و إن (١١) لم تكن الكيفية جرماً ، فقد بطل قولهم إن الأشياء أجرام .

ونقول أيضًا كما قلنا آنفًا (١٢): إن كلجرم وكلَّ جَنْة إذا جُزٌّ ئت أو اختلَّ منها قدر ما

<sup>(</sup>١) قبله البسملة في ص . - من كتاب أثولوجيا: ناقص في ص .

<sup>(</sup> ٢ ) ص: وإذ قد أثبتنا على ... — ح: وإذ قد ...

<sup>(</sup>٣) ط: بخسارتهم . (٤) كذا في النسخ - فهل صوابها: يجر ؟

<sup>(</sup> ٥ ) ص: بجرمية . (٦ ) ص: الكل .

<sup>(</sup>٧) ما: ناقصة في ص . (٨) ما: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٩) ص: واقعة تحت السكم. (١٠) ص: وليست. (١١) ص: فإنْ .َ

<sup>(</sup>١٢) آنفاً: ناقصة في ط، ح.

لم تبق على حالها الأولى من العظم (١) والكمية ، وتبقى الكيفيات على حالتها الأولى من غير أن ينتقص مها (٢) شيء ، لأنّ الكيفيّة في جزء الجرم كهيئتها (٣) في الجرم كله (٤) كلاوة العسل ، فإن الحلاوة التي في الرطل من العسل هي الحلاوة التي في نصف رطل بعينها لا تنتقص حلاوة العسل بنقصان كميته ؛ وليست كميّة رطلٍ من العسل كالكمية التي في نصف رطل منه (٥) . فإن كانت الحلاوة لا تنتقص بنقصان جرم العسل ، فليست الحلاوة بجرم . وكذلك يكون سائر الكيفرات كلها .

ونقول: إنه لوكانت القوى أجراماً ، لكانت القوى الشديدةُ ذات بَعْث عظام ، ولكانت القوى الشديدةُ ذات بعث لطاف . فأمّا الآن فإنه ربما رأيناها عظام ، ولكانت القوة شديدة فإن على خُلاف هذه الصفة . وذلك أنه ربما كانت الجثةُ لطيفةً وكانت (٢) القوة شديدة فإن كان هذا هكذا ، قلنا إنه لا ينبغى لنا أن نضيف القوة إلى عظمَ الجثة ، بل إلى شيء آخر لا جُثّة له ولا عِظمَ .

ونقول: إن كانت هيولى الأجرام كلها واحدةً وكانت جرماً ما بزعهم ، فإنما صارت تفعل أفاعيل مختلفة بالكيفيات [ ١٥ س] التي فيها . فإنهم لم يعلموا أن الأشياء التي صارت في الهيولى إنما هي كلمات فواعل ليست هيولانيات ولا جرمانيات . فإن قالوا : إن الحيّ إذا ما بَرَد (١٨) دمه وانفشّت الربح الغريزية التي فيه — هَلَكُ ولم يَبْقَ . فإن (١٠) كانت النفس جوهراً غير جوهر الدم والربح وسائر الأخلاط التي في البدن ، ثم عدمها (١٠) البدن — لَمَا مات الحيّ إذا (١١) كانت النفس غير هذه الأخلاط . (١٦ قلنا : إن الأشياء التي تقيم الحيّ ليست هي الأخلاط البدنية فقط ١٢) ، لكن هي أشياء أخر غيرها أيضاً ؟

<sup>(</sup>١) ص: العظمة . (٢) ط: منه .

<sup>(</sup>٣) ط: كيفيتها . (٤) كله: ناقصة في ط، ح.

<sup>(</sup> ٥ ) ص: من العسل . ( ٦ ) هنا تحریف شدید فی ص .

 <sup>(</sup> ۷ ) وكانت: ناقصة فى ص ( ۸ ) ص : إذا برت (!) .

<sup>(.</sup>٩) ص: ولو . (١٠) ص: حذفها .

<sup>(</sup>١١) ط، ح: إذا . — س: إذ . (١٢) ما بين الرقين ناقس في س .

وقد (۱) يحتاج الحيُّ إليها في قيامه وثباته . و إنما هذه الأشياء بمنزلة الهيولى للبدن : تأخذها النفس وتهيؤها على صورة البدن لأن (۲) البدن سيّال . فلولا أن النفس تمدُّ جوهر البدن بهذه الأخلاط لما ثبت (۳) الحيُّ كثير شيء . فإذا فنيت (٤) هذه العناصر ولم تجد النفس عنصراً تمدُّ به البدن فعند ذلك يهلك الحيُّ ويفسد . والأخلاط (۵) إنما هي علة هيولانية للحي ، والنفس علة فاعلة (۱) . والدليل على ذلك أنّا نجد بعض الحيوان لا دم له ، و بعضه لا ربح له (۷) غريزية . ولا يمكن أن يكون حيُّ من الحيوان غير ذي نفس ألبتة . فليست النفس إذن بجرم .

ونقول: إن كانت النفس جرماً ، فلا بدّ لها من أن تنفذ في سائر (١٨) البدن وتمتزج به (٩) كامتزاج الأجرام إذا اتصل بعضها ببعض . و إنما تحتاج النفس أن تنفذ في جميع البدن لِتُذِيل الأعضاء كلّها من قوّتها . فإن كانت النفس تمتزج بالبدن كامتزاج بعض الأجرام ببعض ، لم تكن النفس نفساً بالفعل . وذلك أن الأجرام إذا امتزج بعضها بعض واختلطت ، لم يبق واحدٌ منها على حاله (١٠٠) الأوّل بالفعل ، لكنهما يكونان (١١١) في الشيء بالقوة . فكذلك (٢١٠) النفس إذا امتزجت بالبدن لم تبكن نفساً بالفعل ، بل إنما تكون بالقوة فقط ، فتكون قد أهلكت ذاتها كا تهلك الحلاوة إذا امتزجت بالمرارة . فإن كان هذا هكذا ، وكان الجرْمُ إذا (٢١) امتزج بالجرم لم يبق واحدٌ منهما على حاله (١٤٠) – فكذلك النفس إذا امتزجت بالبدن : فإذا لم تبق على حالها الأولى لم تكن نفساً .

ونقول: إن الجرم إذا امتزج بجرم آخر احتاج إلى مكانٍ أعظم من مكانه الأوّ ل (١٥٠)،

<sup>(</sup>١) ط: فقد . (٢) لأن البدن : ساقطة في ص .

<sup>(</sup>٣) ثبت ... شيء : محرفة في ص . (٤) ط: فنت .

<sup>(</sup> ٥ ) وَالأَخْلاطُ: ناقصة في ص . ( ٦ ) ص : فاعلية .

<sup>(</sup>۷) س:فيه. (۸) س:جميع.

<sup>(</sup>٩) به: ناقصة في ص . (١٠) ص : حاله الأولى .

<sup>(</sup>١١) ط: يكون . (١٢) ط: فلذلك

<sup>(</sup>١٣) ص: قد امتزج بالجرم ولم يبق ... (١٤) حاله ... على : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٥) ص: الأول ، وإذا انفصل منه وفارقه يكفيه مكان أقل . وليست النفس إذا انصل بالبدن يعظم البدن ويحتاج إلى مكان أوسم . وكذلك إذا فارقت النفس ...

لا ينكر ذلك أحد ولا يد فعه . والنفس إذا صارت إلى البدن لن يحتاج البدن إلى مكان أقل أعظم من مكانه الأول . وكذلك إذا فارقت النفس البدن لم يأخذ البدن مكانا أقل من مكانه الأول . ولا ينكر ذلك أحد ولا يدفعه . ونقول أيضاً إذا صار الجرم في الجرم من مكانه الأول . ولا ينكر ذلك أحد ولا يدفعه . ونقول أيضاً إذا صار الجرم في الجرم المرت عنهما وعظمت ؟ والنفس إذا صارت في البدن لم تكبر جثة البدن ، بل هو أحرى أن يجتمع بعضه إلى بعض ويقل . والدليل على ذلك أن النفس إذا فارقت البدن انتفخ (١) وعَظم ، غير أنه عِظم فاسد . فليست النفس أذاً (٢) بجرم .

ونقول إن الجرم إذا امتزج بالجرم فإنه لا ينف ذ بالجرم (٢) كله ، لأنه لا يقطع جميع أجزاء الجرم ، والجرم قد يقبل التقطيع (١) إلى ما لانهاية نه . فان لجوا (٥) وقالوا : إن الفضائل كلها جسمانية ذوات جُمَّت — سألناهم و وُلنا (٢) لهم : كيف تنال النفس الفضائل وسائر الأشياء المعقولة : أبأنها (٧) دائمة لا تبيد ولا تفنى ، أو بأنها واقعة تحت الكون والفساد ؟ فإن قالوا (٨ إن النفس إنما تنال الفضائل لأنها دائمة لا تبيد كانوا قد أقرُّوا بما جحدوا في ذلك . و إن قالوا (١) إن النفس تنال الفضائل بأنها واقعة تحت الكون والفساد — قلنا : فمن المكون و إن قالوا (١) إن النفس تنال الفضائل بأنها واقعة تحت الكون والفساد — قلنا : فمن المكون في ما لا واقع أم واقع محت الكون والفساد ؟ وهكذا (١٠) إلى ما لا نهاية له . فإن قالوا إنه دائم لا يفسد ، فقد حادوا (١١) عن قولهم بأن الأشياء كلها أجرام .

فنقول: إن كانت الفضائل دائمة لاتفسد كالصور المساحية ، فلا محالة أنها ليست بأجرام ؛ فإن لم تكن أجراماً لم يكن ما فيها والعالم بها جرماً (١٢) اضطراراً - فنقول: إن كان الجرميّون إنما صيّروا (١٣) النفس في حيّز الأجرام لأنهم رأوا الأجرام تفعل وتؤثر

<sup>(</sup>١) ص: انتفخ البدن . (٢) إذاً: ناقصة في ص.

<sup>(</sup>٣) ص: في الجرم.

<sup>(</sup>٤) ح، ط: والنفس تقطع النقطيع ... -- وما أثبتنا في ص.

<sup>(</sup>٧) ص: بأنها . (٨) ما بين الرقمين ناقص في ص .

<sup>(</sup>٩) س: ونسألهم. (١٠) س: وهذا ما لا ...

<sup>(</sup>١١) ط: جاروا . (١٢) س: جرماً أيضاً.

<sup>(</sup>١٣) ص: حيروا النفس في جزء الأجرام لعله في حير لأنهم رأوا ...

آثاراً مختلفة — وذلك أنها تُسَخّن وتبرّد و تُيَبِّس (١) وترطّب — فظنّوا أن النفس جرم ُ أيضاً لأنها تفعل أفاعيل مختلفة وتؤثر آثاراً عجيبة ، فليَعْلموا<sup>(٢)</sup> أنهم جهلوا كيف تفعل الأجرام و بأيّ القوى تفعل ، وأنّها إنما تفعل بالقوى التي فيها التي (٣) ليست بجرميّة . و إن لَجُّوا وقالوا: بل إنما تفعل الأجرام أفاعيلها بأنفُسها لا بشيء آخر فيها غيرها — قلنا إنَّا وإن جُّوزنا لَكُم ذلك فإنَّا لا نجعل هذه الأفاعيلَ من حيَّز النفس ، أعنى التسخين والتبريد وما أشبه ذلك ، بل من حتيز النفس : المعرفةُ والفكرةُ والعـــلمُ والشوق والتعمُّد والتدبير(١) والحكم . فلهذه القوى وأشباهها جوهم عير جوهر الأجسام . فأما الجرميون فإنَّهم نقلوا قوى الجواهر الروحانية إلى (٥) الأجرام ، [١٦٦ب] وتركوا الجواهر الروحانية خِلْواً مُعَرّاةً من كل قوة . فإن كان هذا هكذا ، وكان الجرم ينفذ في الجرم كله ، فإنه (٢) ينفذ (٧ في الأجزاء ولا يتناهى . وهذا باطلُ ، لأنه لا يمكن أن تكون الأجزاء غير متناهية بالفعل . فإن لم يكن ذلك ، فإن الجرم لا ينفذ في الجرم كله ، والنفس ٧ تنفذ في البدن كله وفي جميم أجزائه ، لا تحتاج في نفاذها في الجرم إلى أن تقطع الأجزاء كلها(^) قطعًا جزئيًا بل تقطعها قطعاً كلياً ، أى تحيط بجميع أجزاء الجرم لأنها<sup>(٩</sup> علة للجرم ، والعلة أكبر من المعلول<sup>٩)</sup> . ولن تحتاج إلى أن تقطع معلولها بنوع المعلول ، بل بنوع آخر أعلى وأشرف .

فإن قالوا: إن الروح الغريزى الطبيعي لمّا صار في الاسطُقس البارد (١٠) وتبقي في البرد لطُف وصار نفساً — قلنا: إن (١١) هذا محال وبيح جداً. وذلك أن كثيراً من الحيوان يغلب عليه الاسطقس الحارُ ، وله مع ذلك (١٢) نفس من غير أن تكون قد صارت في خواص البرودة . و إن (١٣) قالوا إن الطبيعة قبل النفس ، و إنما تكون النفس مِن قبل اتصال الطبائع الخارجة (١٤) منها — قلنا: إنه يعرض في قولكم هذا أم وبيخ جداً عند ذوى

<sup>(</sup>١) س: وتنشر فظنوا ... (٢) ط: فليتعلموا .

<sup>(</sup>٣) التي: ناقصة في ص . (٤) ص: والتدبير المحكم .

<sup>(</sup> ٥ ) إلى ... الروحانية : ناقصة في ص . ( ٦ ) ص : وإنه .

<sup>(</sup>٧) ما بين الرقين ناقص في ص . (٨) كلها: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٩) ما بين الرقين مكرر في ص . (١٠) ط : الباردة .

<sup>(</sup>١١) إن هذا: ناقصة في س . (١٢) س : على ذلك .

<sup>(</sup>١٣) س: فقالوا إن قبل النفس وإنما ... (١٤) ص: الحارج. قلنا ...

الألباب . وذلك أنكم إن (١) جعلتم الطبيعة قبل النفس وعلة لها لزمكم في ذلك أن تجعلوا النفس قبل (٢) العقل وعلة له ، وأن تجعلوا العقل بعد الطبيعة ؛ وهذا قبيح جداً ، وذلك أنهم جعلوا الأفضل (٣) دون الأدنى والأعم بعد الأخص ، وهذا محال غير (١ بمكن ؛ بل العقل قبل الأشياء المبتدعة كلها ، ثم النفس ، ثم الطبيعة ؛ وكما سلك سفلاً كان الشيء أدنى وأخص ، وكما سلك عُلُواً كان الشيء أفضل وأعم . و إن لَجّوا وقالوا : إن العقل بعد النفس ، والنفس بعد الطبيعة — لزم من قولهم أن يكون الإله — تبارك وتعالى ! — بعد العقل ، واقعاً تحت المكون والفساد ، علماً بعرض ، وذلك محال أن لأنه إن أمكن أن يكون هذا الترتيب حقاً أمكن أن يكون (٥) لا نفس ولا عقل ولا إله — وهذا محال يكون هذا الترتيب حقاً أمكن أن يكون (١) لا نفس ولا عقل ولا إله — وهذا محال قبيح جداً (٢) . وأما نحن فنقول إن الله — عن وجل (٧) — علة للعقل ، والعقل علة قبيح جداً (١) . وأما نحن فنقول إن الله تعالى علة للحراث كلها ؛ غير أنه علة لبعضها بغير توسط ، الأشياء بعضها علة لبعض (١) فإن الله تعالى علة لجيعها كلها ؛ غير أنه علة لبعضها بغير توسط ، وهو الذي جعل العلة كا قلنا فيا سلف . والدليل على ذلك ما نحن ذا كرون إن شاء الله تعالى :

إن (١٠) الشيء بالقوة لا يكون شيئًا بالفعل إلا (١١) أن يكون بالفعل شيء آخر يخرجه إلى الفعل ، و إلا لم يخرج من القوة إلى الفعل ، [١٧] لأن (١٢) القوة لاتقدر على أن تصير إلى الفعل من ذاتها ، لأنه إذا لم يكن شيء بالفعل ، فأين تلقى القوة بصرها ؟ وأنى تأتى ؟ فأما الشيء الكائن بالفعل فإنه إذا أراد أن يُخْرِج (١٣) شيئًا من القوة إلى الفعل فإنه إنما ينظر إلى نفسه ، لا إلى خارج ، فيخرج تلك القوة إلى الفعل ، و يبقى هو دائمًا على حالة واحدة ، لأنه

<sup>(</sup>١) إن: ناقصة في ص . (٢) ص : لا قبل .

<sup>(</sup>٣) س: الأفضل بعد الأدنى وجعلوا الأخص قبل الأعم، وهذا محال .

<sup>(</sup>٤) غير ممكن ... وذلك محال : كله ناقص في ص .

 <sup>(</sup>٥) ص: لا یکون نفس .
 (٦) ص: لا یکون نفس .

<sup>(</sup>٧) س: تبارك وتعالى . (٨) كلها : ناقصة فَى س .

<sup>(</sup>٩) ص: لبعض بتوسط وعلة لبعضها بغير توسط وهو الذي جعل ...

<sup>(</sup>١٠) ص: لأن . (١١) ص: إلا أن يكون آخر ما بالفعل و إلا ...

<sup>(</sup>١٢) لأن ... الفعل: ناقص في ص.

<sup>(</sup>١٣) ص: يخرج الشيء من القوة فإنه إنما ينظر إلى ذاته لا إلى خارج ...

لاحاجة به إلى أن يصير إلى شيء آخر ، إذ هو ما هو بالفعل . و إذا أراد أن يخرج الشيء من القوة إلى الفعل لم يحتج إلى أن ينظر من ذاته إلى خارج ، بل إنما ينظر إلى ذاته فيخرج الشيء من القوة إلى الفعل . — فإن كان هذا هكذا قلنا إن الشيء الكائن بالفعل هو أفضل من الشيء الكائن بالقوة وأعم . والطبيعة الكائنة بالفعل غير طبيعة الأجرام ، لأنها هي (1) ما هي بالفعل دائما . فالعقل والنفس قبل الطبيعة . غير أنه ينبغي أن يعلم (7) أن النفس ، وإن كانت هي ما هي بالفعل ، فإنها معلولة من العقل لا تعلل (٣) ما يخرج إلى الفعل . والعقل ، و إن كان هو ما هو بالفعل ، فإنه معلول من العلة الأولى ، لأنه إنما (٤) هو يفيض على النفس صورة بالقوة التي صارت فيه من العلة الأولى ، وهي الآنية الأولى . غير أنه و إن كانت النفس في (د) الميولى تفعل ، والعقل يفعل في النفس، فإنما النفس في الميولى الصورة ، ويفعل العقل في النفس الصورة أيضاً .

فأما<sup>(۷)</sup> البارى — عن وجل — فإنه يحدث آنيات الأشياء وصورها ؟ غير أنه يحدث بعض الصور بغير توسط ، و بعضها بتوسط . و إنما يحدث آنيات الأشياء وصورها لأنه هو الشيء الكائن بالفعل حقاً ، بل هو الفعل الحض . فإذا فعل فإنما ينظر إلى ذاته فيفعل فعله دفعة واحدة ؟ وأما العقل ، فإنه و إن كان<sup>(۸)</sup> هو ما هو بالفعل فإنه لما كان من فوقه شيء آخر نالته قوة ذلك الشيء . ومن أجل ذلك يحرص على أنه يتشبه بالعقل<sup>(۹)</sup> الأول الذي هو فعل محض . فإذا أراد فعلا فإنما ينظر إلى ما هو فوقه فيفعل فعله غاية في النقاوة . وكذلك النفس: و إن<sup>(۱)</sup> كانت هي ماهي بالفعل ، فإنها لما صار العقل فوقها نالها شيء من قوته فإذا (۱۱) فعلت فإنما تنظر إلى العقل فتفعل ما تفعل . فأما الفاعل الأول (۱۲) — وهو فعل

<sup>(</sup>١) ص، ح، ط: لأنه هو ما هو بالفعل.

<sup>(</sup>٢) ح: تعلم . ح: لا تعقل . ح: لا تعقل .

 <sup>(</sup>٥) س : تفعل في الهيولي .

<sup>(</sup>٦) ط: وإنما .

<sup>(</sup> ٧ ) ص : فإن الله — تبارك وتعالى — هو الذي يحدث ...

<sup>(</sup> ٨ ) ط ، ح : وإن كان العقل هو ... ( ٩ ) ص : بالفاعل .

<sup>(</sup>١٠) ط: فإن .

<sup>(</sup>۱۲) الواو ناقصة في ط . – س : الذي هو ...

محض — فإنه (۱) يفعل فعله وهو ينظر إلى ذاته لا إلى خارج منه لأنه ليسخارجا منه شيء آخر هو أعلى منه ولا أدنى .

فقد بان إذن وصحَّ أن العقل قبل النفس ، [ ١٧ س] وأن النفس قبل الطبيعة ، وأن الطبيعة قبل الأشياء الواقعة تحت الكون والفساد ، وأن الفاعل الأول قبل الأشياء كلها ، وأنه مُبْدِ عُ (٢) ومُتَمِّم معاً ، ليس بين إبداعه الشيء و إتمامه فرق ولافصل ألبتة . — و إن كان هذا هكذا ، رجعنا وقلنا : إن كانت النفس هي ما هي بالفعل لا بالقوة ، فلا يمكن أن تكون مرة بالفعل ، ومرة بالقوة ؛ والجرم قد يكون مرة جرماً بالقوة ، ومرة جرماً بالفعل . فليست النفس إذاً بروح غريزي ولا بجرم ألبتة .

فقد بان وصح بما ذكرنا أن النفس ليست بجرم . وقد ذكر أناس من الأولين واحتجوا بحجج غير (١) هــذه الحجج ، غير أنّا نكتنى بما ذكرنا ووصفنا : أن النفس ليست بجرم .

ونقول (ف) : إن كانت النفس طبيعة غير طبيعة الأجرام فينبغي لنا أن نفحص هذه الطبيعة ، ونعلم ما هي : أُتُرَاها في ائتلاف الجرم ؟ فإن أَسِحاب فيثاغورس وصفوا النفس فقالوا إنها ائتلاف الأجرام كالائتلاف الحكائن من (٢) أوتار العود ، وذلك أن أوتار العود إذا امتدت قبلت (٧) أثراً ما وهو الائتلاف . و إنما عنوا بذلك أن الأوتار إذا امتدت ثم ضرب بها الضارب حدث منها (٨) ائتلاف لم يكن فيها والأوتار غير ممدودة . وكذلك (٢) الإنسان إذا امتزجت أخلاطه واتحدت حدث من امتزاجها مزاج خاص ، وذلك الامتزاج الخاص (٢٠) هو يُحْرِي البدن ، والنفس إنما (١١) هي أثر لذلك المزاج — وهذا القول شنيع (١٢)

<sup>(</sup>١) ص: فإنه إنما ... (٢) ص: مبتدع .

<sup>(</sup>٣) ص: ناس . (٤) غير هذه الحجج: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٥) ط: منقول . (٦) ط: في .

 <sup>(</sup> ٧ ) ط: قبل إنزارها (!) - وهو تحريف شنيع . ح: قبل أثراً ما .

<sup>(</sup> ٨ ) ط: فيها .( ٩ ) ط: وكذا .

<sup>(</sup>١٠) محرفة في ص .

<sup>(</sup>١٢) س: ممتنم . - ط: فقد .

وقد أكثرنا الرد على قائله بحجج قوية مقنعة شافية ، ونحن مثبتون ذلك في المستأنف إن شاء الله تعالى ، وقائلون إن النفس هي قبل الائتلاف ، وذلك أن النفس هي التي أبدعت الائتلاف في البدن وهي القيّمة عليه ، وهي التي تقمع البدن وتمنعه من أن يفعل كثيراً من الأفاعيل(١) البدنية الحسية . وأما الائتلاف فإنه لا يفعل شيئاً ولايأم ولاينهى والنفس جوهر ، والائتلاف ليس بجوهر (٢) بل عَرَض ُ يعرض من امتزاج الأجرام . وإذا كان الائتلاف حسناً متقناً ، فإنمـا تعرض منه الصحة فقط من غير أن يعرض منه حسُّ أو وهم أو فكر أو علم البتة . وأيضاً إن كان الائتلاف إنما يعرض من ائتلاف الأجرام ، وكان الائتلاف نفساً ، وكان مزاج كل عضو من أعضاء البدن غير مزاج صاحبه ، ألفيت في البدن أنفس كثيرة — وهذا شنيع (٣) جداً . وأيضاً إن كان الائتلاف هو النفس، و إنما يكون الائتلاف من (١) امتزاج الأجسام ، والأجسام لا تمتزج (٥) إلا بمازج — كان لا محالة قبل النفس التي هي الائتلاف . فالائتلاف نفسُ فاعلةُ للائتلاف . و إن قالوا [ ١١٨] إن الائتلاف بلا مؤلف ، وكذا المزاج بغير مازج — قلنا : ليس ذلك كذلك ، لأنَّا برى أوتار آلات الموسيقار لا تتألُّف من ذاتها لأنها ليست كلها مؤلفة ، و إنما المؤلِّف (١) هو الموسيقار الذي يمدّ الأوتار ويؤلّف بعضها إلى بعض ، ويؤلف<sup>(٧)</sup> أيضاً أثراً مطر باً . فكما أن الأوتار ليست بعلة لائتلافها ، فكذلك (^) الأجسام ليست بعلة لائتلافها ، ولا تقدر على أن تؤثر الائتلاف ، بل من شأنها قبول الآثار (٩) الحسية . فليس ائتلاف الأجسام إذن هو النفس .

<sup>·</sup> ال ال ط : أفاعيل ·

<sup>(</sup> ٢ ) ص : « بجوهر والائتلاف إنما يعرض من امتزاج مزاج صاحبه ، ألفيت » — وفي هذا نقس كثير .

<sup>(</sup>٣) س: قبيح. (٤) ط: في.

<sup>(</sup> ٥ ) س: إلا عمازج - ح: لا عمر ج عزاج.

<sup>· (</sup> ٦ ) ص: يؤلف الموسيقار وهو الذي يميل الأوتار ...

<sup>(</sup>٧) س: ويؤلف منها وترأ مطربا مكان (!) الأوتار ...

<sup>(</sup> ٨ ) فكذلك ... لائتلافها : ناقصة في س .

<sup>(</sup>٩) الآثار الحسمة: محرفة حداً في ص.

ونقول: إن كانت النفس ائتلاف الأجسام، والأجسام هي التي تؤلف أنفسها، لزم من قولهم أن تكون الأشياء ذوات الأنفس مركبة من أشياء لا نفس لها، وأن (١) الأشياء كانت أولاً بلا طقس (٢) ولا شرح، ثم طُقِّسَتْ بغير مُطقِّس، أعنى النفس، بل إنما انطقست بالبخت والاتفاق، وهذا ممتنع غير ممكن أن يكون في الأشياء الجزئية أو في الأشياء المكلية. وإذ (٣) كان هذا غير ممكن ، فليست النفس إذن هي ائتلاف الأجسام بعضها ببعض.

فإن قالوا: إنه قد اتفقت (٤) أفاضل الفلاسفة على أن النفس تمام البدن ، والتمام ليس بجوهر ، فالنفس إذن ليست بجوهر لأن تمام الشيء إنما هو من جوهر الشيء (٥) — قلنا: إنه ينبغي أن نفحص عن قولهم إن النفس تمام ما ، و بأى المعاني سموها انطلاشيا (٢) : فنقول إن أفاضل الفلاسفة ذكروا أن النفس في الجرم (٧) إنما هي بمنزلة صورة بها يكون الجسم متنفساً ، كما أن الهيولي بالصورة تكون جسما . إلا أنه و إن كانت النفس صورة الجسم أنه جسم ، بل إنما هي صورة لجسم ذي حياة بالقوة . فإن (١) كانت النفس تماماً على هذه الصفة ، لم تكن من حيز الأجرام . وذلك أنها لو كانت صورة للجسم كالصورة الكائنة في ضم (١٠) النحاس ، كانت إذا انقسم الجسم وتجزأ ، انقسمت هي أيضاً وتجزأت ؛ وإذا قطع عضو من أعضاء الجسم قطع بعضها أيضاً . وليس ذلك كذلك . فليست النفس إذن بصورة تمامية كالصورة الطبيعية والصناعية (١١) ، بل إنما هي تمام لأنها فليست النفس إذن بصورة تمامية كالصورة الطبيعية والصناعية (١١) ، بل إنما هي تمام لأنها

<sup>(</sup>١) س: وأن للأشياء أوائل بلاطقس ... ثم طقس بلا مطقس .

<sup>(</sup> ۲ ) طقس : تعریب للـکلمة الیونانیة τάξις = نظام ، ترتیب . — والتطقیس : الترتیب علی نظام معین .

<sup>(</sup>٣) ط:وإن. (٤) س: اتفق.

<sup>(</sup> ٥ ) الشيء : ناقصة في ص .

و الإشارة هنا إلى تعريف أرسطو للنفس بأنها كال والإشارة هنا إلى تعريف أرسطو للنفس بأنها كال دي دي حياة بالقوة ( كتاب : « في النفس ، ١٢٤ ب س ه - س ٦ ) .

<sup>(</sup>٧) ط: في الجوهر — وهو تحريف شنيع .

<sup>(</sup>١٠) س: الصنم النحاسي .

<sup>(</sup>١١) والصناعية ...كالصورة الطبيعية : ناقص في س .

هي المتمة للجسم حتى يصير ذا حس وعقل . — ونقول : إن كانت النفس صورة لازمة غير مفارقة كالصورة الطبيعية ، فكيف تحول عند النوم وتفارق البدن بغير مباينة منه ا وكذلك فعلها أيضاً في اليقظة إذا رجعت إلى ذاتها : فإنه (١) ربما [١٨ ب] رجعت إلى ذاتها ورفضت الأمور الجسمانية ، غير أن ذلك إنما يبين من فعلها كيلاً من أجل سكون الحواس و بطلان أفاعيلها . ولو كانت النفس تماما للبدن بأنه بدن لما فارقته ، ولما علمت الشيء البعيد ، ولكانت (٢) إنما تعلم الأشياء الحاضرة كمرفة الحواس، فتكون هي والحسائس شيئاً واحداً ؟ وليس ذلك كذلك لا أن النفس تعرف الشيء و إن (٢) بعد عنها وتعرف الآثار التي تقبل الحسائس وتميزها كما قلنا مراراً . ومن شأن الحسائس أن تقبل آثار الأشياء فقط ، فأما المعرفة والتمييز فللنفس .

ونقول إنه لو كانت النفس صورة تمامية طبيعية (٤) ، كمّا خالفت البدن في شهواته وكثير من أفاعيله ، بل كانت غير مخالفة له في شيء من الأشياء (٥) ، وكان البدن إذا أثر فيه أثر ما كان ذلك الأثر في النفس أيضاً ، ولكان الإنسان ذا حسائس فقط لأن من شأن البدن الحس ، وليش من شأنه الفكر والعلم والروية . وقد عرف ذلك الجرميون ، فمن أجل ذلك اضطروا إلى الاقرار بنفس أخرى وعقل آخر لا يموت . فأما (٢٠) نحن فقائلون إنه ليست نفس أخرى غير هذه النفس الناطقة التي في البدن الآن ، وهي التي قالت الفلاسفة إنها انطلاشيا البدن . غير أنهم إيما (٧) ذكروا أنها انطلاشيا وصورة تمامية (٨) بنوع آخر غير النوع الذي ذكره الجرميون ، أعنى أنها ليست تماماً كالتمام الطبيعي المفعول (١٥) ، بل إنما هي تمام فاعل (١٠) أي يفعل التمام . فبهذا المعني قالوا إنها (١١) تمام البدن الطبيعي الآلي

#### ][ تم الميمر الثالث بحمد الله وحسن توفيقه ][

<sup>(</sup>١) فإنه ... ذاتها : ناقصة في س . (٢) س : وإذا كانت .

<sup>(</sup>٣) س: نأى . (٤) س: وطبيعية .

<sup>(</sup> ٥ ) ص : الأشياء أراده البدن . ( ٦ ) ط : فإنا نحن قائلون ... فهي التي قالت ...

<sup>(</sup>٧) س: إذا ذكر انطلاشيا البدن وصورة عامية .

 <sup>(</sup> ٨ ) ط: تميمية .
 ( ٩ ) س: المعمول به .

<sup>(</sup>۱۰) ط: وفاعل.

# الميمر الرابع من كتاب أثولوجيا في شرف<sup>(۱)</sup> عالم العقل وحسنه

ونقول: إن من قدر على خلع بدنه وتسكين حواسه (۲) ووساوسه وحركاته كما وصفه (۳) صاحب الرموز من نفسه — قدر (۱) أيضاً فى فكرته على الرجوع إلى ذاته والصعود بعقله إلى العالم العقلى فيرى حسنه و بهاءه ، فإنه يقوى على أن يعرف شرف العقل ونوره و بهاءه ، وأن يعرف قدر ذلك الشيء الذي هو (۵) فوق العقل ، وهو نور الأنوار وحُسْن كلِّ حُسْنٍ وبهاء كل بهاء . فنريد الآن أن نصف حُسْنَ العقل والعالم العقلى و بهاءه على نحو قوتنا واستطاعتنا ، وكيف الحيلة فى الصعود إليه والنظر إلى ذلك البهاء والحسن الفائق .

فنقول: إن العالم الحسى والعالم العقلى موضوعان أحدها ملازق (٢) للآخر. وذلك أن العالم العقلى محدث للعالم الحسى ، والعالم العقلى [ ١٩٩] مفيد فائض على العالم الحسى ؛ والعالم الحسى مستفيد قابل للقوة التى تأتيه (٢) من العالم العقلى . ونحن (٨) ممثلون هذين العالمين وقائلون إنهما يشبهان حجرين ذوى قدر من الأقدار ، غير أن أحد الحجرين لم يُهَندَم ولم تؤثر فيه الصناعة ألبتة ، والآخر مهندم وقد أثرت فيه الصناعة وهيأته هيئة يمكن أن تنتقش (٩) فيه صورة إنسان ما أو صورة بعض الكواكب ، أعنى تُصَوَّر فيه فضائل الكواكب والمواهب التى تفيض منها على هذا العالم . فإذا (١٠) فرق بين الحجرين فُضّل الحجر (١١) الذي أثرت فيه الصناعة وصورته بأفضل (٢٠) الصور وأحسن الرتبة — من الحجر إلذي لم ينل من حكمة الصناعة وصورته بأفضل (٢٠)

<sup>(</sup>١) ص: في شرف العلم وجسنه . (٢) حواسه: ناقصة في ص.

<sup>(</sup>٣) س: وصف . (٤) س: وقدر .

<sup>(</sup> o ) هو: ناقصة في ص . ( ٦ ) ص : بلزق .

<sup>(</sup>٧) ط: ثابتة في العالم — وهو تحريف ظاهر .

<sup>(</sup>١٠) ط: وإذا.

<sup>(</sup>١١) س: استبان فضل الحجر ... - الذي: ناقصة في ح.

<sup>(</sup>١٢) س: أفضل الصور وأحسنها من الحجر ...

الصناعة شيئًا ألبتة فيه (١) . و إنما فضل أحد الحجرين على الآخر لا إبأنه حجر لأن (٢) الآخر حجر أيضاً ؛ لكنه إنما فضل عليه بالصورة التي قبلها من الصناعة ؛ وهذه الصورة التي أحدثتها الصناعة في (٣) الحجر لم تكن في الهيولي ، لكنها كانت في عقل الصانع الذي توهمها وعقلها قبل أن تصير في الحجر ؛ والصورة كانت في الصانع ليس كما نقول إن للصانع عينين ويدين ورجلين ، لكنها كانت فيه بأنه عالم (١) بتلك الصورة الصناعية التي أحكمها وصار يعمل بها ويؤثر في العناصر آثاراً حسنة وصوراً (٥) فائقة .

فإن (٢) كان هذا هكذا ، قلنا إن الصورة التي أحدثها الصانع في الحجر كانت في الصناعة أحسن وأفضل مما (٧) في الصانع ؛ والصورة التي في الصناعة ليست هي التي أتت إلى الحجر بنفسها فصارت فيه ، بل تبقي ثابتة في الصناعة وتأتي منها صورة أخرى إلى الحجر هي أقلُ وأدني حُسْناً بتوسُط (٨) الصانع ، ولا الصورة التي في الصناعة صارت في المحجر نقية محضة على محو ما أرادت الصناعة التي (١) هي نفس الصانع ، لكنّها إمما حصلت في الحجر على محو قبول الحجر أثر الصنعة . فالصورة في الحجر حسنة فقية ، غير أنها في الصناعة أحسن وأتقن وأكرم وأفضل جداً وأشد تحقيقاً من اللاتي في الحجر . وذلك أن الصورة كما انبسطت في الميولي فعلى قدر ذلك الانبساط (١٠) يكون ضعفها و قلة صدقها عن الصورة التي تبقى قي الميولي (١١) واحدة لا تفارقه ؛ وذلك أن الصورة التي انتقلت من حامل التي تبقى قي الميولي (١١) في حامل ، ثم من ذلك الحامل إلى حامل آخر – ضَعُفَ الله حامل ، أي إذا امتثلت (٢١٠) في حامل ، ثم من ذلك الحامل إلى حامل آخر – ضَعُف وقل حسنه أو الصدق فيها . وكذلك القوة إذا صارت في قوة أخرى ضعفت ، والحرارة إذا صارت في حرارة أخرى ضعفت ، والحشن إذا صارت في حسن آخر ومُثّل فيه من (١٠) إذا صدن آخر [ ١٩ ب ] قلّ حسنه ولم يكن مثل الأول في حسنه ، ونقول بقول وجيز (١٠)

(۱۲) ط: مثلت.

 <sup>(</sup>٣) ط: من .
 (٤) ح: عالم بتلك الصناعة التي أحكمها .

<sup>(</sup>ه) ط: وصورة. (٦) ط: وإن.

<sup>(</sup>٧) ص: منها - ح: خ الصنائع . (٨) بتوسط الصانع: ناقصة في ص .

<sup>(</sup> ٩ ) التي ... الصانم: ناقصة في ص . (١٠) الانبساط: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>۱۱) س: هیولی واحداً ...

<sup>(</sup>١٣) ح: أي في حسن آخر . (١٤) وجيز : ناقصة في س .

مختصر: إن كان كل فاعل هو أفضل من المفعول ، فكلُّ مثال هو أفضل من الممثول المستفاد منه . وذلك أن الموسيقار (۱) إنما كان من الموسيقية ، وكل صورة حسنة إنما كانت من صورة قبلها وأعلى منها . وذلك أنها (۲) إن كانت صورة صناعيّة فإنما كانت من الصورة التي في عقل الصانع وفي علمه ؛ و إن كانت صورة طبيعية فإنما كانت من صورة عقلية هي قبلها وأولى منها . فالصورة الأولى العقلية هي أفضل من الصورة الطبيعية ، والصورة الطبيعية هي أفضل من الصورة التي في الصانع هي أفضل هي أفضل من الصورة التي في الصانع هي أفضل وأحسن من الصورة المعمولة (۲) : فالصناعة إنما تتشبه بالطبيعة ، والطبيعة تتشبه بالعقل .

فإن قال قائل: فإن كاتت الصناعة تتشبه بالطبيعة ، فما (٤) دامت الصناعة دامت الطبيعة ، فما فارية قال الأنها تتشبه في أعالها وللناه وقله الله إنه ينبغي إذن أن تدوم الطبيعة لأنها تتشبه في أعلها وأهياء أخرى ، أى بالعقلية التي فوقها وأعلى منها . ونقول : إن الصناعة إذا أرادت أن تمثّل شيئًا لم تُلق بصرها على المثال فقط وتشبه علمها به ، لكنها ترقى إلى الطبيعة فتأخذ منها صفة المثال ، فيكون حينئذ علمها أحسن وأتقن . ور بما كان الشيء الذي تريد الصناعة أن تأحذ رسمه وصنعته وجدته ناقصاً أو قبيحاً فتتمّمه وتحسّنه . و إنما كان يقوم الصناعة أن تفعل ذلك بما جعل فيها من الحسن والجال الفائق . فلذلك تقدر أن تحسن القبيح و تُتم الناقص على نحو قبول العنصر الذي يقبل آثارها . والدليل على صدق ما قلنا فيدياس (٢) الصانع : فإنه لما أراد أن يعمل صنم المشترى لم يَر ق في شيء من المحسوسات ولم يلق بصره على شيء يشبه به علمه ، لكنه ترقى تو همه فوق الأشياء المحسوسة ، فصور المشترى أراد أن يتصور حسنة جميلة فوق كل حُسْن وجمال في الصور الحسنة . فلوأن المشترى أراد أن يتصور

<sup>(</sup>١) ط: الموسيقي . (٢) ص: أنه .

<sup>(</sup>٣) هنا نقس وتحريف كثير في ص . (٤) ح: فإن .

<sup>(</sup> ٥ ) ط: الطبيعة . - في أعمالها ... ينبغي : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٦) ط: فيداوس . ح: فيدراس — ص: قيدناس . — وهو فيدياس Pheidias ( حوالى سنة ٥٠٠ ق . م) ابن خرميدس ، من أكبر الفنانين في آثينة ؟ كان رساماً ومعاراً ، ولكنه برز خصوصاً واشتهر بالنحت . ومن أشهر تماثيله ثلاثة تماثيل للإلاهة آثينية وضعت على الأكروبولس ، وكان أحدِها بالعاج والذهب ، للإله زيوس (المشترى) أحدِها بالعاج والذهب ، للإله زيوس (المشترى) أقيم في أولومبيا ؟ وهو الذي يشير إليه المؤلف ها هنا .

بصورة من الصور ليقع تحت أبصارنا لم<sup>(١)</sup> يقبل إلا الصورة التي عملها فيدياس<sup>(٢)</sup> الصانع · ونحن ذا كرون الصناعات هاهنا ، ونذكر أعمال الطبيعة التي أتقنت عملها وقويت على صنعة الهيولي ، وصَوْرَتْ فها الصور الجميلة الحسنة الشريفة التي أرادتها . ولس حُسن الحيوان وجماله الدم (٣) ، لأن الدم في كل الحيوان سوالا لا تفاضُلَ فيه ، بل حُسْن الحيوان يكون باللون [ ٢٠] والشكل والجبلّة المعتدلة ؛ فأما الدم فإنه مبسوط كأنّه هيولي لأبدان الحيوان . فإن كان الدم هيولي لأبدان الحيوان وهو (١) مبسوط لا شكل فيه ولا جبلة -فن أين يظهر حُسْنُ الأنثى وآثاره (٥) على البصر ، التي من أجلها اضطرمت (١) الحرب بين اليونانيين وأعدائهم سنين كثيرة ؟ ومِنْ أين صار حُسْن الزُّهَرة في بعض النساء ؟ ومِنْ أين صار بعض ُ الناس حسناً جميلاً لا يشبع الناظر من (٧) النظر إليه ؟ ومن أين صار جمال الروحانيين ، فإنه أيضاً لو أراد أحدُهم أن يتراءى (٨) لرئى بصورة فاثقة لا يوصف حُسْنها (٩) ؟ أفليس هذه الصورة التي ذكرنا إنما تأتى من الفاعل على المفعول ، كما تأتى الصورة الصناعية من الصانع إلى الأشياء المصنوعة ؟ فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن الصورة المصنوعة حسنة ١٠٠٠، وأحسنُ منها الصورة الطبيعية المحمولة كن الهيولي . وأما الصورة التي ليست في الهيولي ، لكنها في قوة الفاعل ، فهي أكثر حُسْناً وأبهي (١١) بهاءً ، لأنها هي الصورة الأولى ا ولا هيولي لها . والدليل على ذلك ما نحن ذا كرون من (١٢) أنه لوكان حُسْن الصورة إنما يكون من قِبَل الجِثة التي تحمل الصورة بأنها جثة ، لكانت الصورة – كلا عظمت الجثة التي تحملها - أكثر حُسْناً وتشويقاً للناظرين إلها منها إذا كانت في جثة صغيرة . وليس ذلك كذلك ، بل إذا كانت الصورة الواحدة في جثة صغيرة والأخرى في عظيمة ، حُرِّ كت

<sup>(</sup>١) ط: لما .

<sup>(</sup>٢) ح: فيدراس . ط: فيداوس . ص: قيدناس .

<sup>(</sup>٣) كذا في النسيخ -- ولعله : بالدم . (٤) ط: فهو .

<sup>(</sup> ٥ ) في النسخ: وآثار . — ص: الأبصار .

<sup>(</sup>٦) ط: اضطربت. (٧) ط. في.

<sup>(</sup> ٨ ) ص: يتراءى - أى للناس - لرأى ...

<sup>(</sup>٩) س: بحسنها فليس ... (١٠) ص: غير حسنة .

<sup>(</sup>١١) ص: حسناً وبهاء . (١٢) ط: في . – من: ناقصة في س .

النفس إلى النظر إليهما بحركة سواء. فإن كان هذا هكذا ، قلنا إنه لا ينبغي أن يجعل جاعِلْ حُسْنَ الصورة من قِبَل الجئة الحاملة ، بل إنما يكون حُسْنها من قِبَل ذاتها فقط . والدليل على ذلك أن الشيء ، ما دام خارجاً منا ، فلسنا نراه ؛ و إذا صار داخلاً فينا ، رأيناه وعرفناه . و إنما يدخل فينا من (١) طريق البصر ، والبصر لا ينال إلاّ صورة الشيء فقط ، فأما الجئة فليس ينالها . — فقد بانَ إذن أن حُسن الصورة لا يكون بالجثة الحاملة لها ، بل إنما يكون بنفس الصورة فقط . ولا يمنع كبر الجثة صورتها أن تصل إلينا من تلقاء أبصارنا ، ولا صِغَر الجثة . وذلك أن الصورة إذا جاءت (٢) إلى البصر حدثت الصورةُ التي صارت فيها وصورها. ونقول إن الفاعل إما أن يكون قبيحاً ، و إمّا أن يكون حسناً ، و إمّا أن يكون بينهما . فإن كان الفاعل قبيحاً لم يعمل خلافه ؛ و إن كان بين الحسن والقبيح لم يكن بأحرى أن يفعل أحد الأمرين دون الآخر ؛ و إن كان حسناً كان فعله حسناً أيضاً . فإن (٣٠ كان [ ٢٠ ب ] هــذا على ما وصفنا (٢٠ ) وكانت الطبيعة حسنةً ، فبالحرى أن تكون (٥) أعمالُ الطبيعة أكثر حسناً . وإنما خنى عنّا حُسْنُ الطبيعة لأنّا لم نقدر أن نبصر باطنَ الشيء ولم نطلب ذلك . لكنّا إنما نبصر خارج الشيء وظاهره ونعجب من حُسْنه . ولو حرصنا أن نرى باطن الشيء ، لرفضنا الحسن الخارج واحتقرناه ولم نعجب منه . والدليل على أن باطن الشيء أحسن وأفضل من خارجه الحركةُ ، لأنها تكون في باطن الشيء، ومن هناك ابتداء الحركة ، ومَثَلُ ذلك المرئيُّ الذي تُرى صورته ومثاله . فإنه إذا رأى الناظر صورته لم يعلم من الذي صَوَّرها ، فترك (٢) النظر بالصورة وطَلَبَ أن يعرف المصوّر ؛ فالمصوّر هو الذي حّركه للطلب فهو يأتى عنه . فأما صورته الظاهرة فلم يطلب . وكذلك باطنُ الشيء ، و إن كان لا يقع تحت أبصارنا ، فإنه هو الذي يحركنا و يهيجنا للطلب والفحص عن الشيء ما هو . فإن كانت الحركة إنما تبدأ من باطن الشيء ، فلا محالة حيثُ الحركةُ فهناك الطبيعة ، وحيث الطبيعة فهناك العقلُ الشريف ، وحيث

<sup>(</sup>١) ط: في . (٢) ط: جازت البصر .

<sup>(</sup>٣) ط: وإن.

<sup>(</sup>٤) ح: وصفناه . ص: وكانت أعمال الطسعة حسنة .

<sup>(</sup> ٥ ) ص: تكون الطبيعة . ( ٦ ) ح ، ط: فيترك . ص: ترك .

فعُل الطبيعة فهناك الحسن والجمال . - فقد بان أن باطنَ الشيء أحسنُ من ظاهره كما بينّا وأوضحنا . ونقول : إنّا قد (١) نجد الصورة الحسنة في غير الأجسام مثل الصور التعليمية فإنها ليست جسمانية لكنها أشكال ذوات (٢) خطوط فقط ، ومثل الصور التي تكون في المرء المزوَّق ومثل الصور التي في النفس ، فإنها الصورة الحسنة حقًّا ، أعني صور النفس : الحلم والوقار ومايشبههما . فإنكّ ربما رأيت المرء حلماً وقوراً فيعجبك حُسْنُه من هذه الجهة . فإذا نظرت إلى وجهه رأيته قبيحاً سمجاً فتدع النظر إلى صورته الظاهرة وتنظر إلى صورته الباطنة فتجعب منها . فإن لم تُتْلقِ بصرك إلى باطن المرء وألقيت بصرك إلى ظاهره لم تر صورته الحسنة ، بل ترى صورته القبيحة فتنسبه إلى القُبْح ولا تنسبه إلى الخسن فتكون حينئذ مسيئًا لأنك قضيت عليه بغير الحق ، وذلك أنَّك رأيت ظاهره قبيحاً فاستقبحته ، ولم ترحُسْن باطنه فتستحسنه ؛ و إنما الحسن الحق هو الكائنُ في باطن الشيء لا في ظاهره. وجُلُّ الناس إنما يشتاق إلى الحسن الظاهر ولا يشتاق إلى الحسن الباطن فلذلك لا يطلبونه ولا يفحصون عنه ، لأن الجهل قد غلب عليهم واستغرق عقولهم . فلهذه العلَّة لا يشتاق الناس كلُّهم إلى معرفة الأشياء الحقيّة ، إلا القليل منهم اليسير ، وهم الذين ارتفعوا [٢٦١] عن الحواسّ وصاروا في حيّز العقل ، فلذلك فحصوا عن غوامض الأشياء ولطيفها ؛ و إيّاهم أردنا في كتابنا الذى سمّيناه « فلسفة الخاصّة » ، إذ العامّة لم تستأهل هذا ولا بلغته عقولهُم . فإن قال قائل : إنَّا نجد في الأجسام صُورًا حسنة - قلنا : إن تلك الصورة إنما تنسب إلى الطبيعة ، وذلك أن في طبيعة الجسم حُسْناً ما ؛ غير أن الحسن الذي في النفس أفضل وأكرمُ من الحسن الذي في الطبيعة . وإنماكان الحسن الذي في الطبيعة من الحسن الذي في النفس . و إنما يظهر لك حُسْنُ النفس في المرء الصالح ، لأن المرء الصالح إذا ألقي عَنْ نفسه الأشياء الدنيّة (٣) وزيّن (١٤) نفسه بالأعمال المرضية أفاض على نفسه النور الأول من نوره وصيّرها حسنة بهتيــة . فإذا<sup>(ه)</sup> رأت النفسُ حسنها و بهاءها علمت -

<sup>(</sup>١) قد: ناقصة في س. (٢) ط: ذوو.

<sup>(</sup>٣) س: الدنسة .

<sup>(</sup>٤) ح، ط: وتزين . - ص: وزين النفس بالأعمال...

<sup>( • )</sup> س: وإن .

من أين ذلك اُلحُسْن ولم تحتج في علم ذلك إلى القياس ، لأنها تعلمه بتوشُّط العقل ؛ والنور الأوَّل ليس هو بنور في شيء ، لكنه نور وحدَه ، قائم بذاته . فلذلك صار ذلك النور مينير النفس بتوشُّط العقل بغير صفات كصفات النار وغيرها من الأشياء الفاعلة ، فإن جميع الأشياء الفاعلة إنما أفاعيلها بصفاتٍ فيها لا بهو يتها . فأمّا الفاعل الأوّل فإنه يفعل الشيء بغير صفةٍ من الصفات ، لأنه ليست فيه صفة ألبتة ، لكنّه يفعل بهويّته ، فلذلك صار فاعلاً أو لا م وفاعلَ الحسن الأول الذي في العقل والنفس . فالفاعل الأوَّل هو فاعلُ العقل الذي هو عقل دأئم من الاعقلنا ، لأنه ليس بعقل مستفادي ، وليس هو مكتسباً . ونحن مُتَّاوِنَ ذَلَكَ ، غَيْرِ أَنَّا إِنْ جَعَلْنَا مِثَالَنَا مِثَالًا حِسِّيًّا ، لم يكن ملائمًا لما نريد أن تمثُّله به ، لأن كلّ مثالِ حِسَى إنما يكون بالأشياء الحسية الداثرة ، والأشياء الداثرة لا تقدر على حكاية مثال الشيء الدائم ، فينبغي أن نجعل مثالنا عقليًا ليكون ملائمًا للشيء الذي أردنا أَن نمتُّله ، فيكون حينئذ كالذهب الذي مُثِّل بذهب آخر مثله ، غير أنه إن أُلقِي الذهبُ الذي كان مثالاً وسخاً مشو باً ببعض الأجسام الدنسة 'نقِّي وخُلِّص : إما بالعمل ، وإما بالقول . فنقول : إن الذهب الجيّد ليس هو الذي نرى في ظاهر الأجسام ، ولكنه الخفُّ الباطن في الجسم ؛ ثم نصفه بجميع صفاته . وكذلك ينبغي أن نفعل إذا أردنا تمثيل الشيء الأول بالعقل . وَذلك أنّا لا نأخــذ [ ٢١ ب ] المثال إلاّ من العقل النقي الصافى . فإن(١) أردت أن تعرف العقل النقى الصافى من كل دَنَسِ ، فاطلبه من الأشياء الروحانية ، وذلك أن الروحانية كلها صافية نقية ، فيها من الحسن والجمال ما لا يوصف. فلذلك صارت الروحانية كلها عقولاً بحق ، وفعلها فعل واحد ، وهو أن تنظر فتصير إليها ، وأيضاً كان الناظر يشتاق إلى النظر إليها ، لا لأن لها أجساماً لكن بأنها عقول صافية نقية ، والناظر يشتاق إلى النظر إلى المرء الحكيم الشريف؛ لا من أجل حُسن جسمه وجماله ، لكن من · أجل عقله وعلمه . و إن كان هذا هكذا ، قلنا إن حسن الروحانيين فائق جداً ، لأنهم <sup>(٢)</sup> يعقلون عقلا دأئمًا لا بتصرُّ ف<sup>(٣)</sup> الحال مرّةً : نعم ! ومرةً : لا ! وعقولهم ثابتة نقية صافية ۖ

<sup>(</sup>١) فإن ... الصاف: ناقص ف ح . (٢) ط: لأنها.

<sup>(</sup>٣) ح ، ط : لا ينصرف الحال عرة نعم ... - وما أثبتنا في ص .

لا دنَسَ فيها ألبتة . فلذلك عرفوا الأشياء التي لهم ، خاصةً الشريفة الإلهية التي لا يُعْقَل ولا يُبعث ولا يُبعث ولا يُبعث الما شيء سوى العقل وحده .

والروحانيون أصناف : وذلك أن منهم مر يسكن السماء التي فوق هذه السماء النجومية (١، والروحانيون الساكنون في تلك السماء (١ كلُّ واحد منهم في كلية فلك سمائه ، إلاَّ أن لـكل واحدٍ منهم موضعاً معلوماً غير موضع صاحبه ، لا كما تكون الأشياء<sup>(٢)</sup> الجرمية التي في السماء لأنها ليست بأجسام ، ولا تلك السماء جسم م أيضاً . فلذلك صار كُلُّ واحد منهم في كلية تلك السماء . ونقول : إنَّ من وراء هــذا العالم سماءً (٣) وأرضاً و بحراً وحيواناً ونباتاً وناساً سماويين ؛ وكل مَنْ في هــذا العالم سمائي " ، وليس هناك شيء أرضى ألبتة . والروحانيون الذين هناك ملائمون للإنس (٢) الذي هناك ، لا ينفر (٥) بعضهم من بعض ، وكل واحد لا ينافى (٦) صاحبه ولا يضاده ، بل يستريح إليه : وذلك أن مولدهم(٧) من معدن واحــد ، وقرارهم(٨) وجوهرهم واحــد ، وهم يبصرون الأشياء التي لا تقع تحت الكون والفساد . وكل واحد منهم يبصر ذاته في ذات صاحبه ، لأن الأشياء التي هناك نيرة مضيئة ، وليس هناك شيء مظلم ألبتة ، ولا شيء جاسيًا (٩) لا ينطبع ، بل كل واحد منهم َنيِّر ظاهر لصاحبه ، لا يخفي عليه منه شيء ، لأن الأشياء هناك(١٠) ضياء في ضياء ، فلذلك صارت كلما يبصر بعضُها بعضاً ، ولا يخفي على بعض شيء مما في بعض ألبتة ، إذ ليس نظرهم بالأعين الدائرة الجسدانية (١١) الواقعة على سطوح الأجرام المُـكُوِّنة ، بل إنما نظرهم بالأعين العقلية والروحانية التي اجتمع في حاستها الواحدة [٢٢]

<sup>(</sup>١) ما بين الرقمين ساقط من ص .

<sup>(</sup> ٢ ) ص : الأشياء التي تكون في السماء الجزئية لأنها ...

<sup>(</sup>٣) في النسخ كلها بالرفع . (٤) ص: الإنس .

<sup>(</sup> ٥ ) ط : لا يتغير . . . . ( ٦ ) ص : وكذلك ليس ينافى . . .

 <sup>(</sup>٧) س: مولدهم واحد ومعدنهم واحد.

<sup>(</sup> ٨ ) س: وقرارهم واحد وجوهرهم واحد .

<sup>(</sup> ٩ ) ط ، ح : حاس ( بالحاء المهملة ) — وفى ص كما أثبتنا وهو الصواب ؛ والجاسى : الصلب ، الشديد ، القاسى ، المعتم .

<sup>(</sup>١٠) هناك: ناقصة في ص . (١١) ص : الجسمانية .

جميع القوى (١) التى للحواس الخمس مع قوة الحاسّة السادسة (٢) بل الحاسة السادسة هناك مكتفية بنفسها مستغنية عن التفريق (٣) فى الآلات اللحمية ، إذ ليس بين مركز دائرة العقل و بين مركز دائرة أبعادِه أبعادُ مساحية ولا خطوط خارجة عن المركز إلى الدائرة ، لأن هذا من صفات الأشكال الجرمية . فأما الأشكال الروحانية فبخلاف (١) ذلك ، أعنى أن مراكزها والخطوط التى تدور عليها واحدة ليس (٥) بينها أبعاد .

][ تم الميمر الرابع بعون الله تعالى ][

<sup>(</sup>١) س: قوى الحواس الخس.

<sup>(</sup>٢) ط: السارية هناك مكتفية بنفسها (وهو تحريف ونقص) — ح: مع قوة الحساسة بل الحاسة السادسة هناك ... — وما أثبتنا في ص.

<sup>(</sup>٣) ط: الاستغراق (وصوابه: الاستفراق -- بالفاء) -- ح: الاغراف (وصوابه: الافتراق) -- وما أثبتنا في ص.

<sup>(</sup>٤) م، ط: بخلاف. ص: فحلاف.

<sup>(</sup> ٥ ) ص: واحد ليس بينها أبعاد . ط: واحدة وليس بينهما . ح: بينهما أبعادية .

# الميمر الخامس

## من كتاب « أثولوچيا»

فى ذكر البارى و إبداعه ما أبدع ، وحال الأشياء عنده

ونقول: إن البارى — عز وجل! — لما بعث الأنفس إلى عالم التكوين ليجمع بينها و بين الأشياء الواقعة تحت الكون والفساد بحلولها في البدن (۱) الحيّ وذوات أدوات مختلفة جعل (۲) لكل حسّ من الحسائس أداة يحسّ بها الحيّ . وإنما فعل ذلك ليحفظ (۱) الحيّ من الآفات الحادثة من خارج ، وذلك لأن (۱) الحيّ إذا رأى الشيء المؤذى أوسمعه و لمسه حَادَ (۱) عنه وفر منه قبل أن يقع (۱) به ؛ وإن كان ملائمًا له طلبه إلى أن (۷) يناله . و إنما جعل البارى — عز وجل ! — للحواس هذه الأدوات لسابق علمه أن (۱) على هذا النظام ينبغى أن يكون (۱) الحيّ . إلا أنه جعل لها أداةً أو لاً . ثم لمّا لم يكن لكل (۱) أداة حس ملائمة لما أفسد (۱۱) بعض الأدوات ، ثم جعل أداة أخرى ملائمة لمناس ولسائر الحيوان . إلا أنه جعل (۱) لها من أول كونها أدوات ملائمة لحواسها لكيا تنحفظ (۱۱) الحيوان . إلا أنه جعل (۱) الحاداث والآفات الحادثة عليها .

ولعل قائلاً يقول: إن الباري تعالى إنما جعل هذه الأدوات للحسائس (١٤) لأنه عَلم أن

<sup>(</sup>١) ط: الحسى ذى أدوات مختلفة . – ص: الحي أدوات مختلفة . ب وما أثبتنا في ح ...

<sup>(</sup> ٢ ) ح ، ص : وجعل . — ص : الحواس .

العيط. (٣) من: أن.

<sup>(</sup>ه) ظ: جاز عنه . (٦) ط: يوقع .

<sup>(</sup>٧) ص: حتى يناله . ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ط: أنها .

<sup>(</sup> ٩ ) ط: الحس. س: ُلسابق علمه أنه على هنا ( صوابه : هذا ) ينبغى أنْ يُكُون الحي لأنه جعل لها أداة ...

<sup>(</sup>١٠) لِكِكُل : نَاقصة في ص (١١) ح : فسد . ص : أُنسد .

<sup>(</sup>١٢) س: لَكُنه جعل . . . (١٣) س: تتحفظ بها للا حداث ...

الحيّ إنمـا ينقلب<sup>(١)</sup> في مواضع حارّة<sup>(٢)</sup> وباردة وفي سأتر الآثار الجرميّة ، فلئلا<sup>(٣)</sup> تفسد أجسادُ الحيوان فساداً سَريعاً جعلها مُحِسَّةً وجعل لكل حسِّ من حسائسها(١) أداة ملائمة لذلك (٥) الحسم . إلا أنه إما أن تكون هذه القوى ، أعنى الحسائس ، كانت في الحيوان أولاً ، ثم جعل البارى أخيراً أدواتٍ ، أو أن يكون البارى جعل لها قوى الحسائس (٢٦ والأدوات جميعاً . فإن كان البارى - جلّ وعلا! - أحدث الحسائس في الحيوان ، فإن النفس (٢) لم تكن حاسة أو لا قبل أن تأتى إلى الكون . فإن كانت قد كان لِمَا الحَسُّ قبل أن تأتى إلى السكون ، فإتيانها إلى السكون غريزيُّ . و إن كان ذلك السكونُ غريزًيّاً فثباتها وكونها في [ ٢٢ ب ] العالم العقلي غير غريزي طبيعي ، وتكون إنما أُبْدِعت لا لنفسها لكن لأشياء أُخَر ، ولتكون في الموضع الأخس (١) الأدني . و إنما دبرها المدبر التدبير إنما يكون لروّية وفكر ، أي تكون النفس في موضع أخسّ لا في موضع أشرف وأكرم بتدبيرها . ونقول : إنه لم يبدع البارى الأوّل — عز وجلّ — شيئاً من الأشياء بروية ولا فكر (٩) ، لأن للفكر أوائل ، والبارى (١٠) — عز وجل! — لا أوائلله ، والفكرة إنما تكون من فكرة (١١) أخرى ، وذلك الفكر أيضاً من آخر إلى ما لا نهاية له . وأمّا أن يكون من شيء آخر فهو(١٢) قبل الفكر ، وذلك الشيء إما أن يكون الحسّ أو العقل ، ولا يمكن أن يكون أول الفكر الحسّ ، لأنه لم يكن بعد وهو تحت العقل ، والعقل إذن هو المبدع للفكر (١٣) — فإنه لا محالة أن يكون مبدع الفكر إما بالقضايا ، و إما بالنتائج . والقضايا والنتأئج تكونان في علم المحسوسات ، والعقل لا يعلم شيئًا من المحسوسات علمًا حِسّيًا . فليس إذن العقل بأوَّل الفكر ، وذلك أن العقل يبدأ في علمه من المعقول الروحاني وينتهي

<sup>(</sup>١) ص: يتقلب.

<sup>(</sup>٣) ص: لئلا. (٤) ص: حواسها.

<sup>(</sup>٥) ح: ذلك . ص: لذلك لا أنه إما ..

<sup>(</sup> ٧ ) ص: الأنفس . ( ٨ ) الأخس : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٩) س: فكرة . (١٠) س: والياري الأول لا ...

<sup>(</sup>۱۱) س: فكر آخر . (۱۲) س: هو .

<sup>(</sup>١٣) ط: الفكر . ح: مبدع الفكر فإنه لا يخلو أن يكون مبدع الفكر .

إليه . فإن كان العقل على هذه الصفة ، فكيف يمكن أن يأتى العقل إلى المحسوس بفكرة أو روية ؟!

فإن كان هذا على ما وصفنا ، عُدُنا فقلنا إنه لم يدبر المدبّر الأول حيّاً من الحيوان(١) ، ولا شيئًا من هذا العالم السفلي أو من (٢) العالم العاوى بفكرة ولا روية ألبتة . فبالحرى أن لا تكون في المدبّر الأول روية ولا فكرة (٢) ، و إنما ما قيل إن الأشياء كُوِّ نت بروية وفكرة يريدون بذلك أن الأشياء كلها أُبْدِعت على الحال التي هي عليها الآن بالحكمة الأولى إ. ولو أن حكيماً فاضل الحكمة روّى فى أن يعمل مثلها أخيراً لما قدر على أن يتقنها ذلك الاتقان (١٠) . وقد سبق في علم الحكيم الأول – عزّ وجلّ ! – أنه هكذا ينبغي أن تكون الأشياء ، والفكرة نافعة في الأشياء التي لم تكن بعدُ . وإنما يفكر المفكر قبل أن يفعل الشيء لضعف قوته عن فعل ذلك الشيء . فلذلك يحتاج الفاعل إلى أن يروسى الشيء قبل أن يفعله ، لأنه لم تكن له قوة يبصر بها الشيء قبل كونه ، ولا يحتاج أن يبصر الشيء كيف ينبغي أن يكون . وتلك (٥) الحاجة إلى إبصار الشيء قبل أن يكون إنما تكون خوفًا من أن يكون الشيء على خلاف ما هو عليــه الآن . والشيء (١) الفاعل بأنَّه فقط لا يحتاج إلى أن سبق في علمه وحكمته كيف ينبغي أن يكون ، لأنه إنما يفعل [ ٣٣ ا ] ذاته فقط . و إن كان إنما يفعل ذاته فقط ، فليس يحتاج إلى إبداع بروّية ولا فكرة . فإن كان هذا هكذا ، رجعنا فقلنا إن الأنفس كانت ، وهي في عالمها قبل أن تنحط إلى الكون ، حاسّةً (٧) ؛ إلا أن حِسّما كان حِسّا عقلياً . فلما صارت في الكون ومع الأجسام صارت هي أيضاً تحسُّ (٨) حساً به جسمياً ، فهي متوسطة بين العقل و بين الأجسام ، وتقبل من العقل قوةً وتفيض على الجسم القوةَ التي تأتيها من العقل . إلاَّ أن تلك القوة تكون فى الجسم بنوع آخر وهو الحسِّ ؛ والنفس فهى تنفر مرَّةً من الحسِّ إلى العقل ، ومرةً

<sup>(</sup>١) س: الحيوانات. (٢) ظ: في.

<sup>(</sup>٣) ص: فكر . ط: وأن ماقيل . (٤) ح: الاتفاق (وهو تحريف)

<sup>(</sup> o ) س: وذلك أن الحاجة إلى بصر الشيء قبل أن يكون خوفًا ... — ح: ذلك الحاجة إلى إبصار الشيء ... ( ٦ ) س: والشيء الذي يفعل الشيء بأنه فقط ...

<sup>(</sup>٧) ص، ح: حساسة . (٨) به: في ط دون ح، ص، الخ.

تِلطَّف الأشياء الجسميَّة حتى تصيرها كأنَّها عقلية فينالها الحسُّ .

ونقول: إن كل فعل فعله البارى الأوّل — عزّ وجل! (') — فهو تامٌّ كامل ، لأنه علة تامة ليس من ورائها علّة أخرى ، ولا ينبغى لمتوهم أن يتوهم فعلاً من أفاعيلها ناقصاً ، لأن ذلك لا يليق بالفواعل الثوانى ، أعنى العقول فبالحرى أن لا يليق بالفاعل الأول (') ، بل ينبغى أن يتوهم المتوهم أن أفعال (') الفاعل الأول هى قائمة عنده ، وليس شىء عنده أخيراً ، بل الشىء الذى هو عنده أولاً ، هو (٥) هاهنا أخيراً . وإنما يكون الشىء أخيراً لأنه زمانى أن والشىء الزمان الذى وافق (١) أن يكون فيه . فأمّا لأنه زمانى أن والشىء الزمان لأنه ليس هناك زمان أن فإن كان الشىء الملاقى (١) في الزمان المستقبل هو قائم هناك ، فلا محالة أنه إنما يكون هناك موجوداً قائماً (٩) ، كما أنه سيكون في المستقبل هو هناك موجود قائم لا يحتاج في تمامه وكما له هناك إلى أحد (١) الأشياء ألبتة .

فالأشياء إذن عند البارى — جل (١١) ذكره! — كاملة تامّة ، زمانية كانت أم غير زمانية ، وهي عنده أجدراً . فالأشياء (١٣) المانية ، وهي عنده أخيراً . فالأشياء (١٣) الزمانية إنما يكون بعضها من أجل بعض ، وذلك أن الأشياء إذا هي امتدت وانبسطت وبانت عن البارى الأول كان (١٤) بعضها عِلَّة كَوْنِ بعض . وإذا كانت كلُّها معاً ولم يمتد ولم تنبسط ولم (١٥) تبن عن البارى الأول لم يكن بعضها عِلَّة كون بعض ، بل يكون البارى الأول علة كونها كلها . فإذا (١٦) كان بعضها علَّة البعض ، كانت العلّة إنما تفعل المعلول البارى الأول علة كونها كلها . فإذا (١٦) كان بعضها علَّة البعض ، كانت العلّة إنما تفعل المعلول

<sup>(</sup>١) عز وجل: ناقصة في ص . (٢) ط: أولا .

<sup>(</sup>٣) س: أعمال الفاعل هي تامة عنده .

<sup>(</sup>٤) ص: آخراً . - بل ... أخراً : ناقصة في ح . (٥) ط: وهو .

<sup>(</sup>٦) س: قد وفق . (٧) في : ناقصة في س .

<sup>(</sup> ٨ ) ص : الآني . (٩ ) كذا في ص ، ح أَخْ ب وفي ط : داعاً .

<sup>(</sup>١٠) ص: شيء ألبتة . (١١) جل ذكره: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٢) كذا في ص . - ح : وهو ... - ط : وهو عنده دائم .

<sup>﴿ (</sup>١٣) ص: والأشياء . (١٤) ص: م يكن كان بعضها ...

<sup>(</sup>١٥) ص ، ح : لم تبن — ط : تبين . — أى لم تفترق ، لم تفارق وتنفصل .

<sup>(</sup>١٦) ص: وإذا .

من أجل شيء ما . والعلّة الأولى لا تفعل معلولاتها من [٢٣ ب] أجل شيء ما . وكذلك (١) من أراد أن يعرف طبيعة العقل معرفة صحيحة فإنه (٢) لا يقدر أن يعرفها مممالاً يكون الآن . فإنّا ، وإن كنّا نظن أنّا نعرف العقل أكثر من سأئر الأشياء ، فإنّا لسنا نعرفه كُنه معرفته ، وذلك أن ما هو ولم هو هما في العقل شيء واحد ، لأنك إذا علمت : ما العقل صحات : إم هو ؛ وإنما يختلف «ما هو » و « إم (١) هو » في الأشياء الطبيعية التي هي (٥) أصنام العقل .

وأقول إن الإنسان الحِتى إنما هو صنم الإنسان (٢) العقلي ، والإنسان العقلي روحاني ، وجميع أعضائه روحانية : ليس (٢) موضع المين غير موضع اليد ، ولا موضع الأعضاء كلها محتلفة ، لكنّها كلها في موضع واحد — فلذلك لا يقال (٨) هناك : لم كانت المين ، أو كانت اليد ؛ فأما هاهنا فهن (٩) أجل أنه صاركل عضو من أعضاء الإنسان في موضع غير موضع صاحبه ، وقع عليه : لم كانت اليد ، ولم كانت المين . فأمّا هناك ، لمّا صارت أعضاء الإنسان العقلي كلها معا وفي موضع واحد ، صار ; « ما الشيء » و « لم هو » شيئاً واحداً ، مثل كسوف واحداً . وقد نجد في عالمنا هذا (١٠) أيضاً «ما الشيء» و « لم هو » شيئاً واحداً ، مثل كسوف القمر : فإنك تقول : ما الكسوف؟ — فتصفه بصفة ما . وإذا قلت : لم كان الكسوف وصفته بتلك الصفة بعينها . فإن كان هاهنا في العالم الأسفل يوجد : « ما الشيء » « ولم هو » شيئاً واحداً ، فبالحرئ أن يكون هذا لازماً للأشياء العقلية ، أعنى « ما هو » و (١١) « لم هو » شيئاً واحداً . ومن وصف مائية العقل بهذه الصفة ، فقدوصفها بصفة حق و (١١) « لم هو » شيئاً واحداً . ومن وصف مائية العقل بهذه الصفة ، فقدوصفها بصفة حق وذلك أن كل صورة من الصور العقلية فهي والشيء الذي من أجله كانت تلك (١٢) الصورة واحد . ولا أقول إن صورة العقل هي علة آنيتها ، لكني أقول إن صورة العقل نفسها إذا

 <sup>(</sup>١) ص: ولذلك .

<sup>(</sup>٣) ص: عا. (٤) ط: لما.

<sup>· (</sup> ٧ ) ص : وليس . ( ٨ ) ط : نقول . ح : ين . ص : يقال .

<sup>(</sup>٩) ط:من. (١٠) ض:هذا الحسي.

<sup>(</sup>١١) ح: أعنى ما ولم شيئاً واحداً . (١٢) تلك الصورة : ناقصة في ص : ;

بسطتها وأردت أن تفحص عنها « بما هي » ، وجدت في ذلك الفحص بعينه « لم هي (١) » أيضاً . وذلك أنه إذا كانت صفات الشيء في الشيء معاً وفي موضع واحد غير مفترقة ، لم يلزم أن نقول : لم كانت تلك الصفات فيه ، لأن الشيء وتلك الصفات شيء واحد . وذلك أن كل واحد من تلك الصفات هي هو . والدليل على ذلك أنه يسمى بتلك الصفات كلها ، فلذلك لا يقال (٢): لم كانت هذه الصفة في الشيء ، ولم كانت تلك الصفة فيه أيضاً . فأما إذا كانت صفات الشيء في الشيء ، [ ٢٤ ] ولم كانت تلك الصفة فيه أيضاً ؟ فأما إذا كانت هذه الصفة في الشيء ، [ ٢٤ ] ولم كانت تلك الصفة فيه أيضاً ؟ فأما إذا كانت لذلك الشيء صفة غير الصفات التي فيه فلا يسمى بصفة من صفاته ألبتة ، فإنك كانت لذلك الشيء صفة غير الصفات التي فيه فلا يسمى بصفة من صفاته ألبتة ، فإنك طفائه ألبتة . فائلة . فائ

فأما<sup>(٥)</sup> العقل فإنك تسميه بصفاته لأنك تسمى العقل عيناً ويداً وتسميه بكل صفاته للعلة التي ذكرنا آنفاً . فلهذه العلة صار هذان النعتان : « ماهو » و « لم هو » — يقعان على الأشياء العقلية كأنهما شيء واحد . ونقول : إن العقل أُبْدِع تاماً كاملا بلا زمان ، وذلك لأنه كان مبدأ إبداعه وماثيته معاً في دفعة واحدة . فلذلك صار إذا علم (٢) أحد ما العقل علم  $h^{(٧)}$  كان أيضاً ، لأن مُبدعه لمّا أبدعه لم يُرَوّ (٨) في تمام كونه ، بل أبدع غاية العقل مع أول كونه لم يقل « لم كان » العقل مع أول كونه لم يقل « لم كان » ذلك الشيء ، لأن « لم كان إبداع غلية الشيء . فإذا كان تمام الشيء مع أول كونه الشيء مع أول كونه الشيء مع أول كونه سواء ، إذا كنت عرفت ما الشيء علمت « لم كان » . وذلك أن الماثية إنما تقع على كون

<sup>(</sup>١) ح: لما هي . س: يقال . (١) ط: نقول . ح: يق . س: يقال .

 <sup>(</sup>٣) كذا في ط ، - ح : الشيء في متفرقة (وفيه نقس) ؛ ص : صفات الشيء مفترقة وفي مواضع شتى .
 (٤) ط : إذن .

<sup>(</sup>٦) ط: صار إذاً علم واحد ما العقل — وهو خطأ في الضبط فاحش. — أحــد: ناقصة في ص.

<sup>(</sup> ٨ ) ط: لم يرد من تمام (!!) - والتصحيح عن ح ، ص ، الح

<sup>(</sup>٩) س: فإذا .

الشىء الذاتى الطبيعى . فإذا كان حدوثُ أول الشىء وآخره معاً ، أُولم يكن بينهما زمانُ ، استغنيت بمعرفة ما ثية الشيء عن « لِم كان » . وذلك أنك إذا عرفت ما هو ، عرفت لم كان أيضاً كما وصفنا .

فإن قال قائل: قد يمكن أن يقال (١): لم كانت صفات العقل ؟ — قلنا: إن « لم ٣ تقال على جهتين: إحداها من جهة العقل (٢) ، والثانية من جهة التمام . فإن كان هذا هكذا قلنا إن صفات العقل إنما هي فيه معاً وليست بمتفرقة (٣) ولا في مواضع شتى كا قلنا آ نفاً . فلذلك صارت صفاته هي هو ، وتسمى باسم كل واحد منها . فإذا كان العقل وصفاته على هذه الصفة ، لم تحتج أن تقول (١) : لم كانت هذه الصفة فيه لأنها هي هو ، وصفاته كلها معاً . فإذا علمت ما هو العقل علمت ما صفاته أيضاً . وإذا علمت ما هي صفاته علمت لم كانت . — فقد بان أنك إذا علمت ما العقل علمت لم هو ، كا بينّا وأوضحنا .

و إنما صار العقل على هذه الصفة لأن مُبدِعه أبدعه إبداعاً تاماً ، لأنه هو أيضاً تام غير نافص . فلما أبدع العقل أبدعه تاماً كاملا ، وجعل ما ئيته علة كونه . وكذلك يفعل الفاعل الأول : لأنه إذا فعل فعلا جعل « لم كان » داخلا في « ما هو » ؛ فيكون إذا عرفت « ما هو » ، عرفت « لم هو » أيضاً . وعلى هذا الوجه يفعل الفاعل التام () . والفاعل التام هو الذي يفعل فعله بأنة (۱) فقط بغير صفة (۷) من الصفات . فأما الفاعل الناقص فهو الذي يفعل فعله بأنة فقط لكن بصفة ما من صفاته . فلذلك [ ٤٢ ب ] لايفعل فعلا (١٨) تاماً كاملا . وذلك لأنه (٩) لا يقدر أن يفعل فعله وغايته معاً ، لأنه ناقص غير تام . فإذا لم يفعله معاً كان أول فعله غير غايته . فإذا (١٠) كان المفعول كذلك ، فتى (١١) عرفت «ما هو» لم تعرف « لم هو » ، ولاتستغنى لم تعرف « لم هو » ، ولاتستغنى

<sup>(</sup>١) ط: نقول . إنه يمكن ...

<sup>(</sup> ٢ ) ص: العلة . عفترقة .

<sup>(</sup>٤) ح، ص. لم محتج أن يقال . (٥) ح: الفاعل على التمام .

τὸ ὄν = (٦) ع وجوده . — فعله: ناقصة في س .

<sup>(</sup>٧) ص: بلا صفة من الصفات . ( ٨ ) ح: يفعل فعلا ...

<sup>(</sup> ٩ ) لأنه: ناقصة في ط . (١٠) ط: فإذن .

<sup>(</sup>۱۱) ص: ثم عرفت . الله الذن .

بمعرفتك « ما هو » عن « لِم َ » ، لكنك تحتاج أن تعرف « لِم كان » أيضاً للعلة التي ذكرنا .

ونقول: كا أن هذا العالم مركب من أشياء متصل (۱) بعضها ببعض فيكون العالم (۲) كالشيء الواحد الذي لاخلاف فيه و يكون (۲) إذا علمت ما العالم ، علمت لم هو . وذلك أن كل جزء منه مضاف إلى الكل ، فلاتراه كأنه جزلا ، لكنك تراه كالكل أ . وذلك أنك لا تأخذ حينئذ (۵) أجزاء العالم كأن بعضها من بعض ، لكنك تتوهمها (۲) كلها كأنها شيلا واحد لم يكن أحدها قبل الآخر . فإذا (٤ توهمت هكذا ، صارت العلة مع المعلول لاتتقدمه أكن أودا توهمت العالم وأجزاءه على هذه الصفة كنت قد توهمته توهما عقليا . فتكون إذا عرفت «ما » العالم ، عرفت أيضا « لم هو » معا . فإن كانت (۷) كلية هذا العالم على ما وصفنا ، فبالحرئ أن يكون العالم الأعلى على هذه الصفة أيضاً .

أقول: إن كانت الأشياء التي هاهنا متصلة بالكل ، فبالحرى أن يكون العالم الأعلى على هذه الصفة ، وأن يكون كل واحد منها متصلا بنفسه لا تخالف صفاته (۱۸) ذاته ، ولا يكون في أماكن شتى ، بل في موضع واحد ، وهو الذات . فإذا كانت الأشياء العقلية على هذه الصفة ، كانت العلل العاليات في معلولاتها . فيكون إذن كل واحد منها على ما أنا واصف ، وهو : أن تكون العلة التي هي الغاية فيه بلا علة ، أي أن (۱۹) غايته فيه بلا علة تتقدمه . فإن كان ليس للعقل علة تمامية ، فلا محالة أن العقول ، أي الأشياء التي في العالم الأعلى ، مكتفية بأنفسها ليس لها علل متممة ، وذلك أن علة بدئها هي علة غايتها (۱۰) ، لأن بدءها وتمامها مع المس بينهما فرق ولا زمان . فتكون إذن علة تمامها مع علة بدئها سواء .

<sup>(</sup>١) ظ: يتعدى (١) ؟ ح: ىمدل (١) -- والتصحيح عن س.

<sup>(</sup> ٢ ) العالم: ناقصة في س . ( ٣ ) س : فيكون .

<sup>(</sup>٤) ماين العلامتين ساقط من س . (٥) ط: إذن .

<sup>(</sup>٦) ط:تتوهم. — كلها: ناقصة في س، ح.

 <sup>(</sup> ٧ ) ط: کان . — س: کلیة فی هذا... ( ۸ ) ط: صفته .

<sup>(</sup>٩) أن: ناقصة في ح . (١٠) ح : غاياتها .

فإذا كانت كذلك كان « ما هو » و « لم ٍ هو » شيئًا واحداً . وذلك أن « لَم َ هو » إنما كان مع « ما هو » سواء .

فقد بان مما ذكرنا أنه ليس لأحد أن يفحص عن العالم الأعلى « لِمَ كان » ، ولا « لِمَ كان هذا » و « لم كان ذلك » ب لأن « لِم كان الشيء » ظهر مع « ما الشيء » سواء . فلا ينبغي أن يطلب الطالب (۱) هناك لِم كان الشيء ، لأن « لم كان الشيء هناك» ليس هو فحصاً ، ولكن (۲) « لم كان » و « ما هو » ها جميعاً شيء واحد .

فنقول: إن العقل هو كون (٣) تام كامل، لا يشك في ذلك أحد . فإن كان [٢٥] العقل تامًا كاملاً، فإنه لم يقدر قائل أن يقول إنه ناقص في شيء من حالاته . فإن لم يقدر أن يقول أيضاً لم يحضره بعض صفاته ؛ و إلا أجابه مجيب (٥) فقال : صفات العقل كلهن حاضرة لا تتقدم إحداهن الأخرى ؛ وذلك أن جميع صفات العقل أبدعت مع ذاته معاً . و إذا (٢) كان هذا هكذا ، كان وجود « ما هو » و « لم هو » في العقل معاً . فإن كان وجودها معاً ، فلا محالة أنك إذا علمت ما العقل ، فقد علمت ما هو . فقد علمت ما هو . فقد علمت لم هو . فير أن « ما هو » أشدُ ملازمة للأشياء العقلية من « لم هو » ، وذلك لأن « ما هو » يدل على غاية بدء الشيء ، و « لم هو » يدل على من « لم هو » ، وذلك لأن « ما هو » يدل على غاية بدء الشيء ، و العلة (١ المبتدئة هي العلة التمامية بعينها في الأشياء العقلية . فلذلك إذا علمت ما الشيء . والعلة . فلذلك إذا علمت الشيء العقلية ، علمت لم هو — كا (٨) بينا ذلك وأوضحنا .

<sup>(</sup>١) ط: طال. (٢) س: ولكنه ما هو بل عا جيعاً شيء واحد .

 <sup>(</sup>٣) كذا في ح، ص الخ — وفي ط: كأن .

<sup>(</sup>٤) كذا في ط . - وفي ح ، س الخ : أيضاً لم يحضره بعض....

<sup>(</sup>٧) ط: المبدئة . ﴿ ﴿ (٨) ص: كما أوضحناه وبيناه . ﴿

# الميمر السادس من كتاب أثولوجيا وهو القول في الكواكب

إنه لا ينبغى أن نضيف أحد الأمور الواقعة منها على الأشياء الجزئية – إلى إرادة فيها . و إذا كنّا لا نضيف الأمور الواقعة على الأشياء منها إلى عِلَلٍ جسمانية ولا (١) إلى عِلَلٍ نفسانية ، ولا إلى عِلَلِ إرادية – فكيف يكون ما يكون منها ؟

فنقول: إن الكواكب هي كالأداة الموضوعة (٢٠) المتوسطة بين الصانع والصنعة ، وإنها لا تشبه العلة الفاعلة الأولى ولا تشبه أيضاً الهيولى المعينة في إتمام الشيء ، ولا تشبه أيضاً (٣) الصورة التي يفعل بعضُها في بعض . بل إنما تشبه كلاتُ (٤) العالم الكلمات المدنية التي تضمُّ أمور المدينة وتضع كل شيء منها (٥) في موضعه ، وتشبه الشنّة التي فيها يتعرف أهل المدينة ما ينبغي لهم أن يعملوا مما لا ينبغي ، وبها يهتدون إلى الأمور الممدوحة ويمتنعون من الأمور المدوحة ويمتنعون من الأمور المدوحة ويمتنعون من (١٠) الأمور المذمومة ، وبها يثابون على حُسن أعمالهم و يعاقبون على سوء أعمالهم . والشنّن وإن اختلفت ، فإنها كلها تدعو إلى شيء واحد وهو الخير . والسنّة هي التي تسوق إلى الخير . وكذلك الكلمات التي في العالم تسوق الأشياء إلى الخير لأنها في العالم كالسنّة في أهل المدينة .

فإن قال قائل: إن كلمات (٢) العالم ربما كانت دلائل غير فواعل — قلنا: إنه ليس غرضُها أن تدُلَّ ، لكنها لما كانت في طريق العقل ، وذلك أنه ربما استدللنا على الأول من الآخر ، وربما عرفنا المعلول من العلة ، وربما عرفنا العوارض من الشيء (٨) السابق ، والمركب من المبسوط والمبسوط من المركب .

<sup>(</sup>١) ولا ... نفسانية : ناقصة في ح . (٢) ح : الموضعة .

<sup>(</sup>٣) أيضاً: ناقصة في ح . (٤) كلمات العالم: ناقصة في ص ، ح .

<sup>(</sup>ه) في ناقصة في ص، ح. (٦) ط: عني.

<sup>(</sup>٧) ح: كلة . (٨) الشيء: ناقصة في ح .

فإن كان قولُنا صحيحاً ، فقد أطلقنا المسألة [ ٢٥ ب ] التي قيلت : هل السيارةُ عِلَلْ للشرور ، أم ليست بعلل لها ؟ وهل الأشياء المذمومة تأتى في هذا العالم من العالم السهاوي (١) ، أم لا تأتى ؟ — و إنَّا قد (٢) بيّنا وأوضحنا أنه لا يأتى من العالمالسماوى إلى العالم الأرضى شيء مذمومٌ ألبتة ، ولا السيارةُ علةٌ لشيء من هذه الشرور الكائنة ها هنا لأنها لا تفعل بإرادةٍ ، وذلك أن كل فاعل يفعل بإرادة فإنما يفعل أفاعيل ممدوحَة ومذمومة ويفعل خيراً وشراً ؟ وكل فاعل يفعل فعله بغير إرادةٍ منه فإنه فوق الإرادة . فلذلك إنما يفعل الخير فقط وأفاعيلها كلها مرضية محمودة . و إنما تأتى الأشياء من العالم الأعلى إلى العالم الأسفل باضطرارٍ ، غير أنها اضطرارات لا تشبه هذه الاضطرارات السفلية البهيمية بل هي اضطرارات نفسانية . وإنما يحس (٣) هذا العالم بتلك الاضطرارات كما يحس (١) بعض أجزاء الحيوان بأفاعيل بعض . والأشياء العارضة للجزء من الجزء والأجزاء إنما هي تبع ۖ لحياة واحدةٍ . والأشياء الواقعةُ من العالم الأعلى على هذا العالم إنما هي (٥) شيء واحد يتكثر ها هنا . وكلُّ آت يأتي من تلك الأجرام فهو خير لا شريع؛ و إنما يكون شراً إذا اختلط بهذه الأشياء الأرضية . و إنما كان الآتي من العُلوِّ خيراً لأنه إنما كان لا من أجل حياة الجزء، لكن من أجل المات عياة الكل . وربما نالت الطبيعة للشيء الأرضى من العلوّ أثراً وتنفعل انفعالا(٧) ما آخر ؛ إلا أنها لا تقوى على لزوم ذلك الأثر الذي نالته من العلو .

وأما<sup>(۷)</sup> الأعمال الكائنة من<sup>(۸)</sup> الرُّقى ومن<sup>(۹)</sup> السَّحْر فتكون على جهتين: إمّا بالملاءمة ، وإما بالتضاد والاختلاف وإمّا<sup>(۱)</sup> بكثرة القوى واختلافها . غير أنها ، وإن اختلفت ، فإنّها متمّمة للحقّ الواحد . فإنه <sup>(۱۱)</sup> ربما حدثت الأشياء من غير حيلة احتالها محتال . والسحر الصناعي كذب وزور ، لأنه كله <sup>(۱۲)</sup> يخطىء ولا يصيب . فأمّا السحر الحق الذي لا يخطىء ولا يكذب فهو سحر العالم وهو الحبَّة والفَلَبة . والساحر العالم هو

<sup>(</sup>١) ح: السمألي . (٢) قد: ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٣) ط: يحسن . (٤) ط: يحسن .

<sup>(</sup> o ) ط ، ح : هو ( ٦ ) أجل : ناقصة في ح .

<sup>(</sup> V ) ما: ناقصة في ح . ( ٨ ) ط : الأفعال والأعمال .

<sup>(</sup>٩) ط: في . (٩) وإما: ناقصة في ط.

<sup>(</sup>١١) ط: وريما . ح: وإنه ريما . (١٢) كله : ناقصة في ح .

الذي يتشبّه بالعالم ويعمل أعماله على نحو استطاعته ، وذلك أنه يستعمل الحبّة في موضع ويستعمل الغلبة في موضع آخر . و إذا أراد استعمال ذلك استعمل الأدوية والحيل الطبيعية ، وتلك منبثّة في الأشياء الأرضية ، غير أنها منها ما يقوى على فعل المحبة في غيره كثيراً ، ومنها ما ينفعل من غيره فينقاد له . [ ١٣٦] و إنما<sup>(١)</sup> بَدْه السحر أن يعرف الساحر الأشياء المنقادة بعضها لبعض . فإذا عرفها قوي على جذب الشيء بقوة المحبّة الفاعلة التي في الشيء .

فأما الرُّقُ التي تكون بالملامسة (٢) والكلام الذي يُتكلم به فإنما هو حيلة (٣) ليتوهم من يراه أن ذلك الفعل فعلُه ؛ وليس بفعله ، بل إنما فعلُ تلك الأشياء التي يستعملها (٤) ، فإن للأشياء طبائع تجمع بعض الأشياء إلى بعض وتجددب (٥) بعض الأشياء إلى بعض . وإنما يجذب الشيء الشيء إليه من أجل الحجبة الغريزية . وقد يوجد في الأشياء شيء يجمع بين النفس والنفس كالأكار الذي يجمع بين الغروس النباتية بعضها إلى بعض .

والدليل على أن للأشياء أشياء تجذب إليها مايشا كلها وأشياء تجمع بين الشيء والشيء والشيء والديل على أن للأشياء أشياء تجذب إليه الناظر لم يتمالك أن يتبعها و يصيرها في حيزه (١٠) اللحون والإشارة ببعض (٧) الأعضاء: فإنه ربما يغنى الموسيقار الحاذق ويصير صوته بصنعة (٨) يقدر بها على جذب من أراد جذبه إليه. وربما أشار بعينه ويده و بعض أعضائه فيشكلها بشكل يقدر به على جذب الناظر إليه. وذلك أن يصور صورته وحركاته إلى اللين فيستميل (٩) بذلك مَنْ أراد . وليس أن الإرادة والنفس الناطقة هي التي تستاذ الموسيقار وتنقاد له وتعشقه ، بل النفس البهيمية هي التي تستاذ ذلك وتنقاد له . وهذا ضرب من

<sup>(</sup>١) ح، ط: وأما — والتصحيح عن ص.

<sup>(</sup> ٢ ) كذا في ص ... — وفي ط : بملامسة ، ح : بالملاءمة .

٣) ط: حيل . — س: فإنما ذلك حيلة .

<sup>(</sup>٤) ط: استعملها.

<sup>(</sup> ٥ ) وتجذب ... إلى بعض : ناقصة في ص ، ح .

<sup>(</sup>٦) ح: حيرها. (٧) ح: لبعض.

<sup>(</sup> ٨ ) ح: بصفته . - ط: صوتها . س: بصيغة .

<sup>(</sup>٩) ح: فيميل .

السحر ؛ ولا تعجب (١) منه العامة ولا تذكره ؛ و إنما ذلك كذلك من أجل العادة . و إنما تعجب العامة من سائر الأشياء الطبيعية لأنها لم تتعوَّدُها(٢) ولم ترُضْ(٣) أنفسها بذلك ؟ فكما(١) أن الموسيقار يلذِّذ السامع و يجـذبه (٥) إليه من غير أن يكون السامع يقبل ذلك بالنفس الجزئية الناطقة (٢٠ ولا بالإرادة الشريفة ، لكن بالنفس البهيمية - كذلك الحواه إذا رَقَى الحية انقادت له لا بإرادتها ولا أنها فهمت عنه كلامه وأحست به ، لكنها تحس بالأثر الذي أُثَّر فيها فقط حساً طبيعياً - كذلك المرء الذي يسمع الرقى لا يفهم كلام صاحب الرقية . لكن إذا وقع به الأثر أحسَّ بذلك الأثر ، وليس ذلك الأثر من تلقاء الرُّقى بل من تلقاء الأشياء الفواعل التي في العالم. غير أنه ، و إن أحسن الأثر الواقع عليه ، فإنمايقع (٧) ذلك الأثر في النفس البهيمية . فأما النفس الناطقة فإنها غير قابلة لذلك الأثر ألبتة - فكذلك (١٨) الموسيقار يؤثر في النفس البهيمية ، [٢٦ س] فأما في النفس الناطقة فإنه لا يقدر أن يؤثر فيها . بل إن استعمل السامع النفس الناطقة ومال إليها لم تدع النفس البهيمية أن تقبل أثر الموسيقار ولا أثر صاحب الرقى ولاسائر الآثار البدنية الأرضية ؛ وصاحب الرقى يَر قي ويسمِّي الشمس أو بعض الكواكب ، ويطلب إليه أن يفعل ما يريد فعله - لا أن الشمس والكواكب تسمع دعاءه وكلامه ، ولـكن إنما وافق دعاء الداعى ورُقْيَةُ الراقى أن تحركت تلك الأجزاء بنوع من الحركة كما يحسُّ بعض أجزاء الإنسان محركات بعض ، وذلك بمنزلة وتر واحد ممتد: متى حُرِّك آخره بحركة تحرك أوله ، ور بما حرك المحرك بمض الأوتار فيتحرك الوتر الآخر ﴿ كَأَنَّهُ أَحِسَّ بِحَرِكَةً ذَلِكَ الوتر – كذلك أجزاء العالم ربما حرك المحرك بعض أجزائه فِيتِحرك بِتَلك الحركة جزي آخر كأنه يحس حركة (١٠) ذلك الجزء لأن أجزاء العالم منظومة كلها بنظام واحد كأنها حيوان واجد . وربما حرك الضارب العود فتتحرك<sup>(١١)</sup> أوتار العود الآخر بتلك الحركة — كذلك العالم الأعلى ربما حرك المحرك جزءاً من أجزاء هــذا العالم

<sup>(</sup>١) ح: ولا عجب.

<sup>(</sup>٢) ح: تعوده . : (٣) ط: ترض أنفسها .

<sup>(</sup>٤) ح: فكان . (٥) ط: يجذبه .

<sup>(</sup>٦) ح، ص: المطلقة . (٧) ط: تبع .

<sup>(</sup> ٨ ) ح : وكذلك . ﴿ ﴾ المحرك : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>١٠) ح: بحركة . (١١) فتتحرك أوتار العود : ناقصة في خ ..

مبايناً لصاحبه مفارقاً فيتحرك بحركته جزير آخر ؛ وهذا بما يدل على أن بعض أجزاء العالم يحسُّ بالآثار (۱) الواقعة على بعض ، لأن العالم كما قُلنا مراراً كالحيوان الواحد . فكما (۲) أن بعض أعضاء الحى يحس بالأثر الواقع على بعض لشدة ائتلافها واتصالها (۳ كذلك يحسُّ بعض أجزاء العالم بالأثر الواقع على بعض لشدة ائتلافها واتصالها بعضها ببعض .

فإن قال قائل: فما تقولون إن كان صاحب الدعاء شريراً وفعل تلك الأفاعيل العجيبة؟ قلنا: إنه ليس بعجبٍ أن يكون المرء الشرير يدعو ويطلب فيجاب إلى ما دعاه (١٠٠ وطلبه، لأن المرء الشرير يستقى من النهر الذى يستقى منه المرء الخير، والنهر لا يميز بينهما لكنه

<sup>(</sup>١) ح: بالأثر الواقع ... (٢) ط: كأ .

<sup>(</sup>٣) ما بين الرقين ناقص في ح . (٤) ط: من .

<sup>(</sup>ه) ط: نقول . (٦) ط: فلم .

<sup>(</sup> ٧ ) ط: أرادوه ، وربما أثر تلك الآثار في الشيء الذي أرادوه وربماً أثر بعض العالم ...

<sup>(</sup> **و**فيه تكرار ) .

<sup>(</sup>١٠) ح: مادعا وطلب.

يسقيهما جميعاً فقط . فإن كان هذا هكذا ورأينا المرء — شريراً كان أم صالحاً — ينالُ من الشيء المباح لجميع الناس ، فلا ينبغي أن نعجب من ذلك ، ولا نقول : لم نال ما نال ولم تمنعه الطبيعة ولم تعاقبه ، إذ لم يكن أهلا لذلك العمل ؟ — لأن الشيء الطبيعي مباح لجميع الناس ، ومن شأن الطبيعة أن تعطى ما عندها فقط من غير أن تعلم : من (١) ينبغي لها أن تعطى ومن ينبغي لها أن تمنع — فهذا التمييز لقوة أخرى فوق الطبيعة وأعلى (٢) منها .

فإن قال قائل: فالعالم إذن كله بأسره ينفعل و يقبل بعضه الآثار من بعض ؟ — قلنا: قد قلنا مراراً إن العالم الأرضى هو الذى ينفعل ، وأما العالم السماوى فإنه يفعل ولا ينفعل ؛ وإما يفعل في العالم الأرضى أفاعيل طبيعية ليس فيها فعل عَرَضَى لأنه فاعل غير منفعل من فاعل آخر جزئى . فإذا كان الشيء فاعلا غير منفعل كانت أفاعيله (٣) كلها طبيعية وليس شيء منها عرضياً (٤) لأنه إن عرض فيها عرض فلا يكون بغاية الإتقان والصواب .

فإن كان هذا هكذا قلنا إن جزء العالم الأعلى الذى هو الرئيس الشريف ، لاينفعل (٥) و إنما يفعل فقط ؛ والجزء الشُّفلى يفعل و ينفعل جميعاً : فيفعل فى ذاته و ينفعل من الجرم السماوى الشريف . فأما الجرم السماوى والكواكب فلم تنفعل ، وليست (٦) بقابلة الآثار لا بأجرامها ولا بأنفسها من غير أن تنتقص من (٧) أجرامها وأنفسها لأن أجرامها باقية ثابتة على حال واحدة . فإن ألفيت (٨) أن أجرامها تسيل ، كقول القائل ، فإن سيلانها يكون خفياً ولا يحسُّ لقلته ، وكذلك امتلاؤها يكون خفياً أيضاً لا يُحسُّ .

فإن قال قائل: إن كانت الحيل والرُقَىٰ تؤثر فى الأشياء ، ولا سيا فى الإنسان ، فما حال المرء الفاضل البار" التقى": أيمكن أن يؤثر فيه (٩) السحر وغيرُه [ ٢٧ س] من الحيل التي يحتال أصحاب الطبيعيات ، أم غيرُ ممكنِ ذلك ؟ — لقُننا: إن المرء الفاضل البار" التقى

<sup>(</sup>١) ح: لن.

 <sup>(</sup>٢) ط: وعليا . ح: أو على
 (٣) ط: أفاعيلها — وكذا في ح .

<sup>(</sup>٤) ح: عرضي . (٥) الواو: ناقصة في ح.

<sup>(</sup>٦) ط: فليست. (٧) ط: في.

<sup>(</sup> A ) ح ، ط : ألقيت . — أن : ناقصة فى ح .

<sup>(</sup>٩) فيه: نافصة في ح.

لا يقبل الآثار الطبيعية العارضة من أصحاب السحر والرقى ، ولا ينفعل من الأفاعيل المؤذية بنفسه الناطقة ، ولا يهوله منها (۱) شيء ولا يزيله عن حاله الحسنة المرضية . و إن (۲) انفعل فإيما ينفعل ما كان فيه من جزء بهيمي من أجزاء العالم من غير أن يكون الساحر و يقدر على أن يؤثر فيه الآثار الرديئة كالعشق وما أشبهه ، لأن العشق لا يؤثر في الإنسان إلا أن تنقاد له النفس الناطقة ، وذلك أن (۲) من الآثار ما يقع في النفس البهيمية فتقبلها دون (۱) النفس الناطقة تميل إلى ذلك الأثر وتقبله ، وإلا لم تقدر النفس البهيمية على قبول ذلك الأثر قبولاً تاما ، كا أن صاحب الرقى يَرْق و يؤثر في النفس البهيمية الأثر الذي أراد — كذلك النفس الناطقة تر في القوة التي يخلاف ر فية الراق فترة ذلك عن النفس البهيمية وتمنعها من (۲) قبوله وتبق (۷) القوة التي أرادت أن تحل بها . فأما ما كان من موت أو مرض أو آثار جرمية فإنها (۱) تقبلها وتؤثر فيها لأنها جزء من أجزاء هذا العالم ، والجزء (۱) لا يفعل في الجزء إلا أن يستغيث بالقوة فيها لأنها جزء من أجزاء هذا العالم ، والجزء (۱) لا يفعل في الجزء إلا أن يستغيث بالقوة فيها لأنها جزء من أجزاء هذا العالم ، والجزء (۱) تؤثر فيه ، فينجو حينئذ (۱) منها .

فأمّا الحواسُّ الخمس فإنها تقبل آثار القوى وتحس وتذكر وتلقى بالطبيعة وتلتذُّ وتسمع من الداعى وتجيبه ، ولا سيا ما قرُب منها من العالم الأرضى : فإن كلَّ ما قرب منها أسرعُ (١١) إلى الإجابة من غيره . وينبغى أن رُيعُم (١٢) أن كل امرى ماثل إلى شيء آخر غيره فهو قابل آثار السحر . و إنما يقبل من السحر ما كان ميله إليه وهواه فيه لأنه ينقاد لذلك سريعاً ولا يمتنع . فأمّا المره الذي لا يميل إلى غيره ، بل إنما يميل إلى ذاته فقط و إليها ينظر دائماً وكيف يُصْلِحها ، فذلك المرء لا يمكن الساحر أن يسحره ولا تُوَّثُر فيه الرقى لا ينظر دائماً وكيف يُصْلِحها ، فذلك المرء لا يمكن الساحر أن يسحره ولا توَّثر فيه الرقى المناه المرة المرة المرة للهناك المرة المرة لا يمكن الساحر أن يسحره ولا توَّثر فيه الرقى المناه المرة المر

<sup>(</sup>١) ط: ولا يهيأ له منها شيء فلا يزيله .

<sup>(</sup>٢) ط: فإن . (٣) أن : ناقصة في ح .

 <sup>(</sup>٤) ط: ذوو (!).

<sup>(</sup>٦) ط: عن . (٧) ط: وبنفي ،

<sup>(</sup> ٨ ) حَ : فأن تقبلها وتؤثر فيه . ( ٩ ) ح : والجزء الآن أن يستغيث ( ! )

<sup>(</sup>١٠) كذا في ح — وفي ظ : فتنحو اذ عنه .

<sup>(</sup>١١) كذا في ح - وفي ط: كان أسرع.

<sup>(</sup>۱۲) ح: تعلم .

ولا أن يُعتال له بنوع من الحِيَل. وكل امرى في حَيِّز العمل يؤثِّر (١) لا في حَيِّز الرأى ، لأنه (٢) يقبل الآثار العارضة (٣) له من السحر في طريق العمل واللذات فتحركه الأعمال *أ* التي يستلذُّها . والدليل على ذلك الحسنُ والجال : فإن المرأة الحسنة الجميلة بجرى(٤) إليها المرء العمليُّ الذي لا يبغي (٥) الرأى فتجذبه جذباً طبيعياً من غير أن تحتاج [ ١٣٨] إلى صناعة الساحر وأن تحتال له بشيء من الحيل الصناعية ، وذلك أن الطبيعة هي التي سحرت الناظر بذلك الحسن والجمال حتى خضع لها ، ثم أَلَّفَتْ بينه و بينها ، غير أنها لم تجمعهما(٢) في المسكان ، بل إنما ألفتهما بالمودّة والعشق الذي صَيّرَتْ فيهما . وقد قال بعضُ الشعراء : « إن فلانًا الحيسَنَ (٧) الجميلَ ، و إن كان واحداً ، فإنه كثير » — أراد بذلك أن كل من رأى فلانًا أحبه ولم يرد مفارقته من جماله وحُسْنه ، و إن الذين أحبُّوا فلانًا كثيرٌ ـ عددهم ، وفلان ( ( الذي كثير ليس بواحد . فأما ( ( المره ذو الرأى الذي قد ارتفع عن العمل فإنه لا يؤثر فيه ساحر ولا غيره من أصحاب الحيل الصناعية (١٠) ، وذلك أنه والساحر واحدُ أيضاً لأنه والشيء الذي يراد (١١) واحدُ ، بل هو هو - فهذا قولُ صحيح ولا اعوجاج غيه ، وذلك أنه يقول من القول ما ينبغي أن يعمل به . فأما المرء الذي جعل العمل أمامه والرأئ خلفه فإنه لا ينظر إلى نفسه لكنّه ينظر إلى غيره ويقول قولاً معوجاً ، ولا ينبغي أَن يعمل به لأن هواه ماثلٌ إلى غيره وقلبه ماثلُ إلى هواه . فمنْ فعل ذلك قَبِل الآثارَ من غيره وانجذب إلى غيره بحيلة من الحيل. والدليل على أن بعض الأشياء بجذب بعضاً (١٢) الآباء وحرصُهم على تربية الأبناء والقيام عليهم بالنَّصَب والتَّعَب ، وحرص الناس على النزويج واجتهادُهم فيه وفي كل أمرٍ يستلذُّونه ، وكيف يستمون (١٣) ليلهم ونهارَهم حتى

<sup>(</sup>١) كذا في ط . -- ح ، ص : يعد .

<sup>(</sup>٢) س، ح: فإنه . (٣) س، ح: فيه .

<sup>(</sup> ٤ ) س ، ح : يجيء .

<sup>(</sup> ه ) س : لَم سَ لِلَى الرأى . ح : لم ينق الرأى . ط : لا يبق .

<sup>(</sup>٦) ح:بتجمعها ... ألفتها .

<sup>(</sup> ٧ ) مَلْ : أرى الحسن الجميل إن كان واحدا يحبونه فإنه لكثير — وما أثبتناه في ح .

 <sup>(</sup> A ) ص : فعلان .
 ( ۹ ) ح : فإن — وهي تحريف ومآ أثبتناه في ط .

<sup>(</sup>۱۰) ح: الصناعي . (۱۱) ص ، ح: براه :

<sup>(</sup>۱۲) ح: بعضها . (۱۳) ح ، ص : يتعبون .

ينالوا ما أرادوا من ذلك — هذا وما أشبهه دال على تلك القوة الجاذبة في الأشياء. وأما الأعمال التي تكون من أجل الغضب فإنها تتحرك بحركة بهيمية أيضاً. وأمّا شهوة الرياسات والولايات فإنها تهيجها محبّة الرياسة الغريزية التي فينا. غير أن حركات هذه الشهوة شتى ، وذلك أن فيها (٢) ما يكون بدؤه الفزع ، وذلك أن المرء ربما كان حريصاً على الرياسة لطلبها لئلا يُستضام و يُسْتذَل (٣) فيقبل الآثار المؤلمة (١) المحزنة . ومنها ما يكون بدؤه الشوق إلى الغنى وكثرة الأموال وغير ذلك مما يشتاق إليه الدنياو يُون . ومنها ما يكون ما يكون بدؤه حاجة الطبيعة والخوف من الفقر ، فإنّ من النياس مَنْ يحرص على الدنيا وتكون حجته ضرورة الطبيعة وأنه لا بدله من شيء يقيمها [ ٢٨ س ] و يَعْمِدُها (٥) .

فإن قال قائل: إن (٢) المرء ذا العمل الحسن غير قابل لآثار السحر ، كما أنّ ذا الرأي الحسن غير قابل لآثار السحر أيضاً — قلنا (٢) : إنه إن كان المرء ذو العمل الحسن يعمل الأعمال المنظومة الحسنة الممدوحة ولا يعدوها (١) إلى غيرها (٩) فذلك (١٠) المرء غير وأبل لآثار السحر ، لأنه إنما يحرص على نيل الحسن الحق ومن أجله يتعب وينصب ويعلم بالشيء (١١) الذي يضطره إلى العمل ولا يلتفت إلى الأمور الأرضية ، وإنما وكده (١٢) العالم العقلي والحياة الدائمة التي هناك . وإن كان المرء العملي يعمل وهو يريد حُسن الأشياء التي يعملها ويشتاق إليها قبل (١٣) آثار السحر لأنه جهل الحسن الحق ، وإنما رأى رسم الحسن وظله وظن أنه الحسن الحق فسحرته الأمور عند طلبه الحسن المظنون وتركه الحسن المحقوق . — ونقول بقول مختصر : إنه من عمل العمل الداثر فظن أنه باق وأبتى بذلك العمل ، فإنه قد ونقول بقول مختصر : إنه من عمل العمل الداثر فظن أنه باق وأبتى بذلك العمل ، فإنه قد جهل العمل الحق واتبع الأمور السيئة ، وإنما يتبعها لأن الطبيعة سحرية بما فيها من

<sup>(</sup>١) ح: فإنه . (٢) ط: فيها . ح: ها هنا .

<sup>(</sup>٣) ظ: يشتد . ح: ولا يشتد . ص: ولا يستذل .

<sup>(</sup>٤) ح: المحرمة ، ومنها ... ص: المخوفة المؤلمة .

<sup>(</sup> ٥ ) عمد السقف يعمده ( من باب ضرب ) عمداً : أقامه .

<sup>(</sup> ٨ ) ظ: بعيدها ( ٩ ) في النسخ: غيره - ويصح أبضاً .

<sup>(</sup>١٠) خ: وذلك .

<sup>(</sup>۱۲) ط: ذكره . (۱۳) ط: وقبل .

ظاهر حسنها ، لأنه لمّا رأى ظاهر الأشياء الأرضية الطبيعية حسنةً بهية ظنَّ أنه هو الحقُّ وطلبه (۱) طلباً شديداً . فمن طَلَب الشيء الذي لا خير فيه بأنه (۲) الخير الحق فذلك مسحور بحق ؛ و إنما سحرته الأشياء لأنه طلبها لشهوة بهيمية . فمن يعمل ذلك قادته الأشياء إلى حيثُ لم يُرِدْ وهو لا يعلم . فهو (۲) السحر بعينه لا يشكُّ (٤) فيه أحد .

وأما المرء الذي لا ينقاد للأمور الأرضية و يعلم أن الحُسن والخير ليس (٥) فيها ، فذلك وحده هو الذي لا يسحر ولا يؤثر فيه الرُّقَ والحِيَل ، لأنه إنما يعلم الشيء الدائم و إياه يطلب وعليه يحرص ، وهو المرء الثابتُ القائم على الحقّ ، وهو الذي لا تقدر الأشياء الأرضية أن تجره (١) إليها ، لأنه إنما يرى أنه في العالم وحده وليس شيء آخر غيره . و إذا كان المرء على هذه الصفة والحال وكان ناظراً إلى ذاته أيضاً لا ينقل بصره إلى غير ذاته تصحبه (٧) — فذلك المرء وحده هو الذي ينجو من السحر الذي للطبيعة التي هو غيرُ قابلٍ اشيء من آثارها ، بل هو الذي يسحرها و يؤثّر فيها لاستعلائه عليها ومباينته لها .

فقد بان وصح مما<sup>(۱)</sup> ذكرناه أن كل جزء من أجزاء هذا العالم ينفعل (۱) من الأجرام السماوية على نحو طبيعته وهيئته ويفعل فى غيره على نحو قوته ، كما تنفعل أجزاء الحي بعضها من بعض ويفعل بعضها فى بعض على نحو هيئة [ ١٢٩] العضو وطبيعته ، وكل جزء من أجزائه يفعل فى صاحبه وينفعل من غيره ، وذلك أنّ من أجزاء الحي المستى بقبول أثر فعل الصنعة .

### ][ تم الميمر السادس بعون الله وحسن توفيقه (١١٠]

<sup>(</sup>١) ح: طلب. (٢) ح: أنه هو الخير فذلك ...

<sup>(</sup>٣) فهو: ناقصة في ح . (٤) ط: شك .

<sup>(</sup>٥) ح: فلبس. (٦) ح، ص: تجره إلبها. ظ: تسحره إليها.

<sup>(</sup>٧) س: صح. (٨) س: مما ذكرنا . ح: ما ذكرناه . (٩) ح: ينقل .

<sup>(</sup>١٠) ط: ماهو يسمى بقول وفضل السكلام ، ومنها ما هو بسم الله الرحمن الرحم . تم الميسر السادس بعون الله وحسن توفيقه . — ح : الحمى يسمى بقول وبفصل السكلام ومنها ما هو بسم الله الرحمن الرحم الميسر السابع فى النفس الهمريفة . — وما أثبتناه فى ص . (١١) فى ط .

# بسم الله الرحمن الرحيم الميمر السابع الميمر السابع من كتاب أثولوجيا (وهوالقول على الربوبية (۱) في النفس الشريفة (۲)

ونقول إن النفس الشريفة السيّدة ، و إن كانت تركت عالمها العالى وهبطت إلى هذا العالم السفليّ ، فإنّها فعلت ذلك بنوع استطاعتها وقوتها العالمية لتصويّر (٢) الآنية التي بعدها ولتدبيّرها . و إن (١) أفلتت من هذا العالم بعد تصويرها وتدبيرها إيّاه وصارت إلى عالمها سريعاً لم يضرّها هيوطُها إلى هذا العالم شيئاً بل انتفعت به ه وذلك أنّها استفادت من هذا العالم معرفة الشيء وعلمت ما طبيعته بعد أن أفرغت عليه قواها وتراءت (٥) أعمالها وأفاعيلها العلم الشريفة الساكنة المتي كانت فيها وهي في العالم العقلي . فلولا أنّها أظهرت أفاعيلها وأفرغت النفس بناه والله عالم والأفاعيل فيها باطلاً ولكانت النفس تنسى الفضائل والأفعال (٢) المحكمة المتقنة إذ (٧) كانت خفيّة لا تظهر ، ولو كان عذا النفس تنسى الفضائل والأفعال (٢) المحكمة المتقنة إذ (٧) كانت خفيّة لا تظهر ، ولو كان عذا بظهورها ، ولو خَفِيَت قوة النفس ولم تظهر ، لفسدت ولمكانت كأنّها لم تمكن ألبقة .

والدليل ((^) على أن هذا هكذا: الخليقة ، فإنها لما صارت حسنة بهيّة كثيرة الوَشْى متقنة واقعة تحت الأبصار صار الناظر اليها إذا ((\*) كان عاقلاً لم يعجَب من زُخْرُ فِ ظاهرها، بل ينظر إلى باطنها فيعجب من بارئها ومُبدّعها فلا شك أنه في غاية الحُسْن والبهاء لا نهاية لقو ته إذ فعل مثل هذه الأفاعيل الممتلئة حُسْناً وجمالا وكالاً. فلو أن البارى — عز وجل! —

<sup>(</sup>١) وهو القول على الربوبية : ورد في ص .

<sup>&#</sup>x27;(۲) ألمنوان ورد في ح ، ط . (۳) ح : التصوير .

<sup>(</sup> ٤ ) ح :وإن مي . ( ٥ ) س : ورأت .

<sup>(</sup>٦) ح: والأفاعيل . (٧) في النسخ: إذا .

<sup>(</sup> ٨ ) طنهودليل . ﴿ ٩ ) إذا : ناتصة غي ح .

لم يبدع الأشياء وكان وحدة فقط لخفيت الأشياء ولم يكن حُسنُها وبهاؤها ظاهراً بيناً (١) ولو أن تلك الآنية الواحدة وقفت في ذاتها وأمسكت قوتها وفعلها ونورها لما كان شيء من الأشياء من الآنيات الباقية ولا من الآنيات المستحيلة الدائرة – موجوداً ، ولما كانت كثرة الأشياء المُبتَدَعة من (٢) الواحد على ما هي عليه الآن ، ولما كانت العلَلُ تخرج معلولاتها ولا تُسلِكُها (٣) مسالك الكون والآنيات . فإذا لم تكن الأشياء الدائمة والأشياء [٢٩] الدائرة الواقعة تحت الكون والفساد موجودةً ، لم يكن الواحد الأوّلُ علّةً حقّاً . وكيفِ عكن أن لا تكون الأشياء موجودةً ، وعلّها علّة حقّ ونور حقّ وخير وغير حق (١٤) ؟!

فإن كان الواحدُ الأوّلُ كذلك ، أي علّةً حقّا ، فإن (٢) معلولها معلولُ حقّ . وإن كان نوراً حقّا ، والخير يفيض ، وإن كان نوراً حقّا فقابِلُ ذلك النور قابِلْ حقّ . فإذا كان خيراً حقّا ، والخير يفيض ، فالفائض عليه حقّ أيضاً . فإن كان هذا هكذا ولم (٢) يكن من الواجب أن يكون البارى وحده ولا يخلق شيئاً شريفاً قابلاً لنوره ، أي « العقل » — كذلك لم يكن من الواجب أن يكون العقل وحده ، ولا يصوّر شيئاً قابلاً لفعله وقوّته الشريفة ونوره الساطع ؛ فصوّر لذلك « النقس في ذلك العالم الأعلى (١) العقلي لذلك (١) «النقس » . وكذلك لم يكن ينبغي أن تكون النفس في ذلك العالم الأعلى (١) العقلي لتظهير أفعالها وقوتها الكريمة . وهذا لازم لكل طبيعة : أن تفعل أفاعيلها وتؤثر في الشيء أفعالها وقوتها الكريمة . وهذا لازم لكل طبيعة : أن تفعل أفاعيلها وتؤثر في الشيء الذي يكون تحتها وأن يكون الشيء ينفعل ويقبل الآثار من الشيء الذي يليه عُلُوّاً ، وذلك أن الشيء الأعلى يؤثّر في الشيء الذي هو أسفل ، وليس شيء من الأشياء العقلية (١١) ولا الطبيعية يقف في ذاته ولا يسلك مسلك الفيفل (٢) إلاّ أن يكون الشيء آخر (١٦) الأشياء العقلية و١٦)

<sup>(</sup>١) بينا: ناقصة في ح. (٢) ط: في.

<sup>(</sup>٣) ح: تلك.

<sup>(</sup>٤) ط، ح: علة حقاً ونوراً حقاً وخيراً . ص: علة حقاً وخيراً حقاً .

<sup>(</sup>٥) ح:وإن . (٦) ح:فكان .

<sup>(</sup> ٨ ) ط: فلم . ( ٨ ) ح ; ذلك .

<sup>(</sup> ٩ ) الأعلى : ناقصة فى ط . — وفى ح : العالى .

<sup>(</sup>١٠) ط: لأشرها . (١١) ح: العقلية يقف ذاته ...

<sup>(</sup>١٢) ط: الفعل . ح ، ص : العقل .

ضَعْفًا (١) لا يكاد فعله يتبيّن . والدليل على أن الأشياء الطبيعية لا يمكن أن تقف ولا تسلك مسلك الفعل (٢) — البَذْرُ الذي (٣) يُستودَعُ بطن الأرض : فإن البذر (٢) ببدأ من مكان لا قَدْرَ له ولا وزن له كأنّه شيء روحاني ليس مجرم ، فلا يزال يسلك مسلك الفعل (٥) حتى يخرج من ذاته ، وذلك أنه فعل فعلة وصور صورته فهو كائن في تلك الصورة راجع الى ذانه قائم على أن يفعل مثل تلك الصورة مراراً كثيرة لأنّ فيه « المحلمات العالمية الفواعل » لازقة لا مفارقة ، إلا أنها خفية لا تقع تحت أبصارنا ؛ فإذا فعل فعلة ووقع تحت أبصارنا بانت قو ته العظيمة العجيبة التي لم يكن من الواجب أن تقف في ذاتها ولا تسلك مسلك (١) الكون والفعل ، فبالحرى أن لا يكون من الواجب أن تقف الأشياء العظيمة العقلية وتحبين قو تها وآثارها وتحصرها في ذاتها حصراً وأن لا تجرى مجرى الفعل (٧) دائماً المقلية وتحبين قو تها وآثارها وتحصرها في ذاتها حصراً وأن لا تجرى مجرى الفعل .

فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن النفس [ ٣٠ ] تفيض قوَّتها على هذا العالم كله بقوَّته العالية الشريفة ، وليس شيء من الأشياء الجرمية المتحركة وغير المتحركة بعادم (٨) لقوّة النفس ولا بخارج (٩) من طبيعتها الخيرُ . و إنما ينال كلُّ جرم من الأجرام من قوّتها وخيرها على نحو قوّته لقبول تلك القوّة وذلك الخير . فنقول : إن أوّل أثر تؤثّرة النفس أنما تؤثره في الهيولي لأنها أولُ الأشياء الحِسية . فلما كانت أول الأشياء الحِسية استوجبت أن تنال الخيرَ من النفس أوّلاً ، و إنما أعنى بالخير الصورة ؛ ثم ينال بعد ذلك كلُّ واحدٍ من الأشياء الحِسية من ذلك الخير على نحو قوّته (١٠) لقبول ذلك الخير .

ونقول: لما قبلت الهيولى الصورة من النفس حدثت الطبيعة ثم صورت الطبيعة

<sup>(</sup>١) ص، ح: ضعيفاً .

<sup>(</sup>٣) ص ، ح : البذور التي تستودع ... (٤) ص ، ح : البذور تبدو .

<sup>(</sup> ه ) ح : العقل .

<sup>(</sup>٦) ح: في مسالك الكون. ص: مالك. (٧) ح: العقل.

<sup>(</sup> ٨ ) طَ : بعادم . ص ، ح : يقاوم .

<sup>(</sup> ٩ ) ح : ولا يخارج . ص : ولا يخارج طبيعتها .

<sup>(</sup>١٠) طَ: قوتها .

وصيّرتها قابلةً للكون اضطراراً. وإنما صارت الطبيعة قابلةً للكون لما جُعِل فيها من القوة النفسانية والعلل العالية. ثم وقف فعلُ العقل عند الطبيعة ومبدأ الكون. فالكون آخِرُ العلل العقلية المصوّرة وأول العلل المكوّنة. ولم يكن يجب أن تقف العللُ الفواعلُ المصوّرة للجواهر من قبل أن تأتى الطبيعة. وإنما كان ذلك كذلك من أجل العلّة الأولى إلتي (١) صيّرت الآنيّات العقلية عِللاً فواعِل (٢) مصوّرة للصور العرضيّة الواقعة تحت الكون والفساد، فإن العالم الحيسيّ إنما هو إشارةُ إلى العالم العقليّ وإلى ما فيه من الجواهر العقلية وبيانُ (٢) قُواها العظيمة وفضائلها الكريمة وخيرها الذي يَعْلِي غلياناً ويفور فوراً.

ونقول: إن الأشياء العقلية تلزم الأشياء (\*) الحِستية ، والبارى الأوّلُ لا يلزمُ الأشياء العقلية والحِستية بل هو المُسِكُ (\*) لجميع الأشياء ، غير أن الأشياء العقلية هي (\*) آنيَّات خفيَّة لأنها مُبْتَدَعة من الآنية الأولى بغير توشُط ، و < أما > الأشياء الحسية فهي آنيَّات داثرة لأنها رسوم الآنيات الحقيّة ومثالها ؛ و إنما قوامُها ودوامُها بالكون والتناسل كي تبقى وتدوم ، شَبَها بالأشياء العقلية النابتة الدائمة .

ونقول (٧٠): الطبيعة ضربان: عقلية وحسية . والنفس إذا كانت في العالم العقلي كانت أفضل وأشرف ، و إذا كانت في العالم السفلي كانت أخس وأدنى من أجل الجسم الذي صارت فيه . والنفس ، و إن كانت عقلية ومن (٨) العالم العقلي ، فلا بد لها أن تنال من العالم الحسي شيئًا وتصير فيه لأن طبيعتها [ ٣٠ س] متلاحة (٩) للعالم العقلي والعالم الحسى . فلا ينبغي أن تُذَم النفس ولا تلام على ترك العالم العقلي ، وكينونتها في هذا العالم لأنها موضوعة بين العالمين جميعاً . و إنما صارت النفس على هذه الحال لأنها ، و إن كانت جوهراً من تلك الجواهر الشريفة الإلهية ، فإنها آخر تلك الجواهر وأول الجواهر الطبيعية

<sup>(</sup>١) التي : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٢) ط: وفواعل. (٣) وبيان ... الكريمة: ناقصة في ح.

<sup>(</sup>٤) الأشياء: ناقصة في ح . (٥) ح : ممسك .

<sup>(</sup>٦) ط: في. (٧) ص: وقال · ح: وتقول: العقلية ...

 <sup>(</sup> ٨ ) ط: عقلية في العالم ...

الحسية . فلما صارت مجاورةً (١) للعالم الطبيعي الحسي لم يكن في الواجب أن تمسك عنه فضائلها ولا تُنفيضها عليه ، فلذلك فاضت عليه قواها وزَ يَّنَتُه بغاية (٢) الزينة ، وربما نالت من خساسته (٣) ، وذلك إلاّ أن تحذر وتتحرّ ز (١) من أن يشوبها شيء من حالاته الدنية المذمومة .

ونقول إنه لما كان الواجب على النفس أن تفيض قواها على هذا العالم الحسى وأن تزينه لم تَكْتَفِ بأن زيّنَتْ ظاهره ، بل عرضَتْ في باطنه وأثرَتْ فيه من القُوى والكهمات الفواعل ما يتحيّر له طالب معرفة الأشياء ويكل (٢٠ عن وصفها النّطْق (٢٧) عليها . والدليل على أن هذا هكذا ، أعنى أن (٨) النفس زينت باطن الأجرام أكثر من ظاهرها ، هو أنّها ساكنة في باطن الأجرام لا في ظاهرها . وتحقيق ذلك أنها إنما تظهر أفاعيلها من داخل لا من خارج ، وذلك أنّا ربما رأينا النبات وغيره من الأشياء النامية الحيوانية ليس بظاهرها حُسن ولا بهالا ، فلا تلبث أن تنبعث من داخلها الألوان الحسنة البهيّة والأرابيح الطيبة والثمار العجيبة . فلولا أن النفس استبطنت (١) الأجرام الطبيعية وأثرَتْ فيها آثارها العجيبة الكثيرة الأفاعيل دأيماً ، أعنى الطبيعة ، فسد الجرم سريعاً وفي ولم يكن يبق ولا يشر (١٠) كالذي هو عليه الآن ، وذلك أن النفس لمّا رأت بهاء الجسم وزينته وأثر الطبيعة فيه أفاضت عليه قوتنها الشريفة وصيرت فيه الكمان الفواعل لتفعل الأفاعيل العجيبة التي نبهت (١١) الناظر إليها .

ونقول إن النفس ، و إن كانت قد استبطنت الجرم ، فإنها على الخروج منه وتخليفه ومصيرها إلى عالمها العالى العقلى وتقرين العالمين — قادرة ، فإذا قرنت بين العالمين و بين فضائلها علمت فضل ذلك العالم بالتجربة فشكون قد عرفت الفضائل العالمية الشريفة معرفة صيحة وفضل ذلك العالم على هذا العالم . وذلك أنّه [ ٣١] إذا كانت (١٢) ضعيفة الطبيعة

<sup>(</sup>١) ح: مجاوزةً . (٢) بغاية الزينة : ناقصة في ح .

 <sup>(</sup>٣) ح: خساستها .

<sup>(</sup> ٧ ) س : منطق . ح : والنظر . ( ٨ ) أن : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٩) ح: استنبطت. (١٠) ط: ولا بتم.

<sup>(</sup>۱۱) ط: بهت. (۱۲) ط: کانت ضعیف..

وجر بت الشيء وعلمته بالتجربة ، فإن ذلك مما يزيدها بمعرفة الخير علماً و بياناً ، وهو خير من أن تسكون تعلم الشيء بعلم فقط لا بالتجربة (١) .

ونقول: كما أن العقل لا يقوى على الوقوف فى ذاته لما فيه من القوة التامّة (٢) والنور الفائض ، لكنه يحتاج إلى الحركة والساوك إمّا عَلْواً و إمّا سُفلاً ، ولا يقوى على أن يسلك عَلْواً فيفيض نوره على ما فوقه لأنه ليس فوقه شيء مُبدَع فيفيض عليه نوره لأن الذى فوقه إنما هو المبدع الأوّل ، فمن أجل ذلك سلك سُفلًا بالناموس المضطر الذى جعل فيه المبدع الأوّل وأفاض نوره وقو ته على الأشياء التى تحته إلى أن بلغ النفس فلما بلغها (٣) وقف ، ولم يتعدّها ، لأن النفس هى آخِرُ العالم العقلى — كما تُولنا مراراً .

فلّما هبط المعقل إلى أن صار إلى النفس وأثر فيها ما أثر خلّى بينها و بين سأتر الأفاعيل، ورَجّع أيضاً فصعد (أ) عَلْواً إلى أن بلغ العلة الأولى ووقف هناك ولم يهبط سُفلاً لأنه علم بالعجر به أن المكث هناك والتعلق به — أى بالعلة الأولى — أفضلُ وأكثر فائدةً (أ) من النور والقوة وسأتر الفضائل . كذلك النفسُ لما كانت بمتلئةً نوراً وقوَّةً وسأتر الفضائل لم تقدر على الوقوف في ذاتها لعلة أن تلك الفضائل فيها تشو يتُها (١) إلى الفعل ؛ فسلكت سفلاً ولم تسلك علواً لأن العقل لم يكن يحتاج إلى شيء من فضائلها لأنه هو علة فضائلها . فلما لم تَثُو على السلوك علواً سلكت سفلا فأفاضت من نورها وسأتر فضائلها على كل ما تحتها وملأت هذا العالم نوراً وحسناً و بها يه فا فائرت في هذا العالم الحسى ما أثرَّت راجعةً إلى عالمها العقلي وتمسكت به ولزمته وعلمت علماً لا شك فيه أن العالم العقلى أكرم وأشرف من العالم الحسى وأدامت النظر إليه ولم تشتق الرجوع إلى هذا العالم ألبتة .

<sup>(</sup>١) ص: إذا كان العالم ضعيف الطبيعة فمن جرب الشمر وعلمه بالتجربة ، فإن ذلك مما يزيده بمعرفة الخير علماً وبياناً بمعرفة الخير علماً وبياناً من أن يكون يعلم الشمر [ وعلمه بالتجربة فإن ذلك مما يزيده بمعرفة الخير علماً وبياناً من أن يكون يعلم الفمر ] علماً فقط لا بالتجربة .

<sup>(</sup> ٢ ) ح ، ص : الثابتة . ( ٣ ) ح : بلغم النفس .

<sup>(</sup> ٤ ) ط: **و**صعد . ( ٥ ) ح ، س: إفادة .

<sup>(</sup>٦) ح: تشوقها .

ونقول: إن النفس إذا صارت في هذه الأشياء الحسية الدنية وصلت إلى الأشياء الضعيفة القوة القليلة النور، وذلك أنها لما فعلت في هذا العالم وأثرَت فيه الآثار العجيبة لم ترَ من الواجب أن تحلها (۱) فتدثر سريعاً لأنها رسوم والرسم إذا لم يمده الراسم بالكون اضمحل وفسد [ ٣١ ب ] وانمحى ، فلا يتبين جماله (٢) فيبطل ولا تبين حكمة الراسم وقوته ، فلما كان هذا هكذا وكانت النفس هي التي أثرت هذه الآثار العجيبة في هذا العالم ، احتالت أن تكون هذه الآثار باقية . وذلك أنها لما رجعت إلى عالمها وصارت فيه أبصرت ذلك البهاء والنور والقوة فأخذت من ذلك النور وتلك القوة وألقته إلى هذا العالم فأمدته البهاء والنور والقوة . فهذه حال النفس ، وعلى هذا تدبّر والإهذا العالم وتلزمه .

وتريد أن نبين رأينا فى ذلك ونثبته ونخبره (٤) فنقول: إن النفس لا تهبط بأسرها إلى هذا العالم السفلى الحسى: لا النفس الكلية ولا أنفسنا ، لكنه يبقى منها (٥) شى لا فى العالم العقلى لا يفارقه لأنه لا يمكن أن يكون الشىء يفارق عالمه مفارقة تامة إلا بفساده والخروج من ذاته . فالنفس ، و إن كانت هبطت إلى هذا العالم ، فإنها متعلقة بعالمها لأنه قد يمكن أن تكون هناك ولا تخاو من هذا العالم .

فإن قال قائل : فلم (٢) لا بحسُّ بذلك العالم كما بحسُّ بهـذا العالم ؟ — قلنا : لأن العالم الحسى غالبُ علينا وقد امتلاً ت أنفسُنا من شهواته المدمومة ، وأسماعُنا من كثرة ما فيه من الضوضاء واللفط (٧) فلا بحسُّ بذلك العالم العقلي ولا نعلم ما تؤدى إلينا النفسُ منه ، منى عَلَوْنا منه ، و إيما (٨ نقوى على أن بحسَّ بالعالم العقلي و بما تؤدى إلينا النفسُ منه ، منى عَلَوْنا على هذا العالم ورفضنا شهواته الدنيّة ولم نشتخل بشيء من أحواله . فنحن نقوى على أن نحسَّ به و بالشيء الهابط علينا منه بتوسُّط النفس ، ولا نقدر أن نحس بالشيء المائن

<sup>(</sup>١) ح: تحيلها.

٢) ح: جلة . – س: وأنمحى فلا تستبين حكمة ...

<sup>(</sup>٣) ح: فأيدته . (٤) ح: ونجربه .

<sup>(</sup> ٥ ) ح: منها من العالم. ( ٦ ) لا : ناقصة في ح.

<sup>(</sup>٧) ط: اللفظ. ح: من ضاءت واللفظ. ص: من الضوضاء واللفظ.

 <sup>(</sup> A ) ما بين الرقمين ناقس ف ح .

فى بعض أجزاء النفس قبل أن يأتى ذلك على النفس كلها — كالشهوة : فإننا لا نقوى أن نحس بها ما دامت ثابتة فى قوة النفس الشهوانية . فإذا (١) هى سلكت إلى القوة الحسية و إلى القوة الفكرية والذهنية أَحْسَسناها ، وأما قبل أن تصير فى هانين القوتين فإنها لا نحسُ بها ولو لبثت هناك زماناً طويلاً .

ونقول: إن لكل نفس شيئًا يتصل بالجرم سفلًا ويتصل بالعقل علواً. والنفس الكلية تدبّر الجرم الكلّي ببعض قوّتها بلا تعب ولا نَصَب ، لأنَّها لا تدبّره بالفكرة كَمَا تَدَبِّرُ أَنفُسُنا أَبِدَانِنا ، بِل إِنمَا تَدَبَّرُهُ تَدَبِّيرًا عَقَلْياً كَلِّياً لا فَكُرَّةً ولا رويَّةً . وإنما صارت تدبّره بلا رويّة لأنه جرمُ كلِّي لا اختـلاف فيه وجزؤه شبيهُ بكلّه، وليست [٣٢] تدبّر مزاجاتٍ مختلفة ، ولا الأعضاء غير متشابهة فتحتاج إلى تدبير مختلف ، لكنه جرمٌ واحدُ متصل متشابهُ الأعضاء وطبيعة واحدة لا اختلاف فيها . فأمَّا النفس الجزئية التي في هذه الأبدان الجزئية فإنها (٢) شريفة أيضاً تدبّر الأبدان تدبيراً شريفاً ، غير أنَّهَا لا تدبَّرها إلا بتعبِ ونَصَب لأنها إنما تدبَّرها بفكرة وروية . وإنما صارت تُرَوِّى وتفكر لأن الحسّ قد شغلها بالنظر إلى الأشياء الحسية وأدخل عليها الآلام والأحزان (٣) بما يورد عليها من الأشياء الخارجة من الطبيعة . فهذه الأشياء تُنفِّلها وتخيلها وتمنعها من أن تلقى بصرها إلى ذاتها و إلى جزئها الباقى فى العالم العقليّ ؛ وذلك أن الأمور الدنيَّة قد غلبَتْ عليها كالشهوة المذمومة واللذة الدنيّة فرفضت أمورها الدّائمة لتنال برفضها لذات ِ هذا العالم الحِسّى وهي لا تعلم أنها قد تباعدت من اللذة التي هي لذة ﴿ ﴿ ۚ ۚ حَقٌّ ، إذ صارت إلى اللذة الداثرة التي لا بقاء لها ولا ثبات . فإن قويت النفس على رفض الحسّ والأشياء الحسّية الدائرة ولم تتمسَّك بها دبّرت هي هــذا البدن بأهون السمى بغير تعب ونَصَب ، وتشبّهت بالنفس الـكلَّية وكانت كهيئتها في السيرة والتدبير ليس بينهما فرقُ ولا خلافُ .

[ تم الميمر السابع بعون الله تعالى<sup>(٥)</sup>][

<sup>(</sup>١) ح: فإذن .

<sup>(</sup> ٢ ) فا إنها ... الأبدان : ناقصة في ح : `

<sup>(</sup>٣) ح: مما . (٤) ط: لذة الحق .

<sup>(</sup>ه) في ظ.

# الميمر الشامن في صفة النار

وصِفَةُ النار(۱) هي مثل صفة الأرض أيضاً. وذلك أن النار إبما هي كلة ما في الهيولي وكذلك سائر الأشياء الشبيهة بها . والنار لم تكن من تلقاء نفسها بلا فاعل ، ولا هي من احتكاك الأجسام كا قد ظن قوم : و إبما تظهر النار من (٢) احتكاك الأجسام الحسية لأن في كل جسم ناراً فإذا احتكت الأجسام بعضها ببعض سخنت ، فإذا سخنت ظهرت منها (١) النار ، وليست النار منها . وليست الميولي أيضاً ناراً بالقوة ولا هي تحدث صورة النار ، وليست النار منها . وليست الميولي أيضاً ناراً بالقوة ولا هي تحدث صورة النار ، والميولي كلة فعالة تفعل صورة النار وصورة سائرالأشياء . والهيولي قابلة الذلك الفعل ، والكلمة التي فيها هي النفس الكلية التي تقوى أن تصور في الهيولي ناراً وسائر الصور السمائية . وهذه النفس إنما هي حياة النار وكلة فيها ؛ وكلتاها شيء واحد : أعنى الحياة والكلمة ، ولذلك قال أفلاطون إن في كل جرم من الأجرام المبسوطة نفساً ، وهي فاعلة (١) لهذه النار الواقعة عمد الحرى أن تكون ناراً . فإن كانت ناراً حقاً فلا محالة أنها حياة ، وحياتها أرفع وأشرف من حياة أن تكون ناراً . فإن كانت ناراً حقاً فلا محالة أنها حياة ، وحياتها أرفع وأشرف من حياة هذه النار ، لأن (٢) هذه النار إنما هي صفر اللك النار .

فقد بان وصح أن النار التي في العالم الأعلى هي حياة (٧) ، وأن تلك الحياة هي القيمة بالحياة على هذه النار . وعلى هذه الصفة يكون الماء والهواء هناك أقوى فإنّهما هناك حيّان كا ها في هذا العالم ، إلاّ أنّها في ذلك العالم أكثر حياة ، لأن تلك الحياة هي التي تُفيض على هذين اللذين ها هنا — الحياة .

 <sup>(</sup>١) وصفة النار: وردت في ح.

<sup>(</sup>٣) ط: فيها . — وليست ... في الهولي : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٤) ح: الفاعلة . (٥) ح: حياة نارية ومي النار الحفيفة .

<sup>(</sup>٦) لَأَن هذه النار: ناقصة في ح. (٧) ص، ح: حية.

والدليل على أن الاسطقسات التي ها هنا حيّة — الأشياء التي تتولّد منها. وذلك أنه قد يتولّد من (١) النار حيوان ، ومن (٢) الماء والهواء حيوان ، والحيوان الذي يتولّد في الهواء أكثر قليلا وأبين . وأما الحيوان الذي يتولد في الماء < فإنّه > بَيّن (٣) ، غير أن الحيوان الذي يتولّد في النار (٤) خي قليل ، وأن الحيوان الذي يتولّد في النار لا يؤثر فيه (٥) الاسطقسات ، فكذلك الحيوان الذي في الهواء لا يؤثر فيه (١) الماء والأرض . والدليل على خلك الأشياء المكونة من الرطو بات التي فينا مثل اللحم وسائر الأعضاء الشبيهة به . وذلك أن اللحم إيما هو دم جامد ، والملحم ذو حس ، والدم الذي كان منه اللحم لا يحس ؛ كذلك كل سائر اسطقسات البدن لا يحس ، والبدن المركب منها يحس وينفعل .

فإن كان هذا على ما وصفنا ، رجعنا إلى ما كتا فيه وقلنا : إن هذا العالم الحسى كله إنما هو مثال وصنم لذلك العالم . فإن كان هذا العالم حيًا فبالحرى أن يكون ذلك العالم الأول حيًا . و إن كان هذا العالم تاماً كاملا فبالحرى أن يكون ذلك العالم أتم تماماً وأكل كالا ، لأنه هو المفيض على هذا العالم الحياة والقوة والكال والدوام . فإن كان العالم الأعلى تاماً في غاية التمام فلا محالة أن الأشياء هناك كلها التى ها هنا ، إلا أنها فيه بنوع أعلى وأشرف كا قلنا مراراً . فثم سماء ذات حياة ، وفيها كواكب مثل هذه الكواكب التى في هذه (٧) السماء ، غيرأنها نور واحد ؛ وليس بينهما افتراق كا نرى ها هنا ، وذلك أنها ليست جسمانية . وهناك أرض ليست ذات سباخ ، لكما حية عاصمة وقيها الحيوان كلها والطبيعة الأرضية التى ها هنا ، وفيها نبلت مقروس في الحياة ، وقيها بحار وأنهار [٣٣٣] جارية وما يجرى جريانا حيوانياً وفيها الحيوان الثائمية كلها ، وهناك هواء وفيه حيوان هوائية حية شبيهة بذلك الهواء . والأشياء التي هناك كلها ، وهناك مثل طبائع هذه الحيوانات ، إلا أن الطبيعة هناك الحي وأشرف من هذه الطبيعة لأنها عقلية ليست حيوانية ألبتة .

<sup>(</sup>١) ط:من .

٣) ط، ح، ص: بينة .
 ٣) ط، ح، ص: جفية قليلة .

<sup>(</sup>٥) ط، ح، ص: فيها . (٦) في النسخ: فيها .

<sup>(</sup>٧) ط: هذا . (٨) كلها : ناقصة في ح .

فين أنكر قولنا وقال : مِنْ أَين يكون في العالم الأعلى حيوان وسمالا وسائر الأشياء التي ذكرنا ؟ — قُلْنا : إن العالم العقلي (() الأعلى هو الحيُّ التام الذي فيه جميع الأشياء . أبْدِ ع من المبدع الأوّل التامّ : ففيه كلُّ نفس وكلُّ عقل . وليس هناك فقر ولا حاجة أبيّة ، لأن الأشياء التي هناك كلّها مماوءة عني وحياة كأنّها حياة تغلى وتفور . وجَرْئ حياة تلك الأشياء (٢) إنما ينبع من عين واحدة ، لا كأنّها حرارة واحدة وريخ واحدة فقط بل كلها كيفية واحدة فيها كل طَمْ . ونقول إنك تجد في تلك بل كلها كيفية واحدة فيها كلُّ كيفية ، يوجد فيها كل طَمْ . ونقول إنك تجد في تلك الأشياء الوائحة الروائح (أ) وجميع الألوان الواقعة تحت البصر وجميع الأكوان الواقعة تحت البصر وجميع الأكوان الواقعة تحت المسم وجميع الأكوان الواقعة تحت المسم وجميع الأكوان الواقعة على المسموفة ، على وجميع الأشياء الواقعة تحت الحس (() أي المحون كلّها وأصناف الإيقاع ، وجميع الأشياء الواقعة تحت الحس (() جميع الكيفيات التي وصفنا ولا تضيق ما وصفنا ، لأن تلك الكيفية حيوانية عقلية تَسَعُ جميع الكيفيات التي وصفنا ولا تضيق عن شيء منها من غير أن يختلط بعضها ببعض ، ويفسد (() بعضها ببعض ، بل كلّها فيها عضوظة ، كأن كل واحد منها قائم (()) على حدة .

والأشياء التي هناك ، و إن كانت مبسوطة ، فإنك لا تجد شيئًا منها إلّا وهو مُوسَى (٩) بكثرة الصفات التي فيه ، من غير أن يعظم أو يربوكا تعظمُ الأشياء الجسمانية وتربو . والعقل الذي هناك ليس بمبسوط كأنه شيء لاشيء فيه ، ولا النفس التي هناك مبسوطة على هذه الصفة ، بل العقل والنفس وسائر الأشياء التي هناك مبسوطة مُوسَّاة بجميع الصفات الملائمة لكل واحد (١٠٠). و إيمايكون الشيء (١١) موشَّى بالصفات وهو مبسوط إذا كان من (١٢ الأوائل الأولى أي الحسية المركبة أعنى بذلك أن فعل الأولى الأولى أي الحيوانية ولم يكن من (١٦) الأوائل الثانية أي الحسية المركبة أعنى بذلك أن فعل الأولى

<sup>(</sup>١) العقلي: ناقصة في ح. (٢) إنما: ناقصة في ح.

<sup>(</sup>٣) ما بين الرقين ناقص في ح . (٤) ص : الرائحة .

<sup>(</sup> ٥ ) ط: لأن . ( ٦ ) ص: اللمس .

<sup>(</sup>٧) ويفسد ... ببعض: ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٨) ط: تأغاً. (٩) ط: مؤثر .

<sup>(</sup>۱۰) ح:واحدة ، (۱۱) ط:شيء .

<sup>(</sup>۱۲) ما بين الرقمين ناقس في ح .

الذي (١) من الأوائل الأخيرة واحد مبسوط أي ذو قوة واحدة (٢) ، وأمَّا فعلُ الأول الذي من الأولى فكثير ، أي ذو قوة كثيرة . والعلّة في ذلك أن كل شيء يقر ُب (٣٣ ـ ] من العلَّة الأولى كانت أفاعيلُه أبينَ وأكثر ، وكلَّا يبعد عنها كان أقلَّ وأضعف . وذلك أن العقل يتحرك دائمًا بحركات مستوية يُشبه بعضها بعضًا وعلى حالةٍ واحدة . وليس ينفرد العقلُ بواحد من حركاته ، بل هو جميعُ حركاته . وحركته الجزئية أيضاً ايست بواحدة لكنها كثيرة أيضاً . إلَّا أنه كلا قر بت (١) الحركة من الشيء الأخير قلَّ حتى يكون شيئًا واحداً مبسوطا ذا قوّة واحدة . والحركات الكائنة بين أول حركة العقل وآخِر حركاته كُلُّ واحدٍ منها في جميع الحركات التي تحتها . فأمَّا الحركة الأخيرة فكأنَّها خطُّ ما ، أي جرْمُ صُلْبُ مَتشابه الأجزاء لا اختلاف فيها . وحركة العقل الأخيرة ليس فيها<sup>(ه)</sup> فضيلة كثيرة ، وذلك أنه ليست فيها قوة أخرى تهيجها إلى أن تفعل حياة ، فليس بينها و بين الشيء الذي لا فعل له — اختلاف . وهذه الحركة ، أعني حركة العقل الأخيرة ، ليست حياة تجمع أشياءً كثيرة لكنَّها حياة واتعة على شيء واحد ، فلذلك صارت شخصيةً واتعةً تحت الحس". ولذلك صار الشيء الشخصيُّ ليس هو كله حياةً . وينبغي (٦) إذا كان الشيء عقليا أن يكون كله حياة ، وأن لا يكون فيه شيء ليس بحي .

ونقول: إن حركات العقل هي جواهر. وليس جوهر من الجواهر التي بعد العقل إلا وهو من فعل العقل. وإنما يفعل العقل الجواهر بحركاته لأنه أوّل فعل الفاعل الأول الحق ، فلذلك صار له من القوة ما ليس لغيره (٧). والعقل يتحرك في الجواهر ، والجواهر تبع للحركات. وإنما يتحرك الحق في مضار الحق ولا يخرج من ذلك المضار. وهذا الموضع أنما هو موضع للعقل وحده ، ليس هذا الموضع بمبسوط كأنه بسيط ساذج ، لكنه مبسوط موشى ، والعقل دائم الحركة فيه لا يسكن ، وإن سكن لم يفعل ألبتة . فإن لم يفعل لم يكن موشى ، والعقل دائم الحركة فيه لا يسكن ، وإن سكن لم يفعل ألبتة . فإن لم يفعل لم يكن

<sup>(</sup>١) ح: الذي من الأخيرة . - : ف .

<sup>(</sup>٢) واحدة: ناقس في ح. (٣) ح: قرب.

<sup>(</sup>٤) ط: قرب(٥) فيها: ناقصة في ح.

<sup>(</sup>٦) ح، ص: وينبغي أن يكون الشيء إذا كان عقلياً أن يكون كله حياة .

<sup>(</sup>٧) ط: بغيره .

عقلاً ألبتة . ولا يمكن أن لايفعل العقل . وفعلُه (١) إنما هو حركة ، فحركته عقلية ، وحركة سأتر الجواهر هي (٢) متممة بجميعها . وكل جوهر وكل حياة إنما هو من حركات العقل. فجوهر العقل حافظٌ لجميع الجواهر التي تحته ، وحياة العقل حافظةٌ لكل حياة تحتها . وكلُّ سالك هناك – عقلاً كان أو حياة – فإنه يسلك في مسلك حيواني وبمرُّه على أَشياء حية . وكما أن السالك في هذه الأرض إنما يسلك في مسلك أرضي والأشياء المتي يمر بها إنما هي أرضيّة كلها و إن كان ذلك كثيراً مختلفاً ﴿ كَذَلْكُ مَنْ سَلْكُ فِي تَلْكُ الأرض [ ١٣٤] الحيوانية إنما يسلك في (٢٠ مسلك الحياة ، والأشياء التي يمرُّ بها هي حياة أيضًا (١) والحي سالك في تلك الأرض الحيوانية (٥) و إنما يسلك ضرو بما من طُرُق الحياة طُرُقًا بعد طُرُن . غير أنه و إن سلك ضروبَ تلك الطرق فإنما يسلسكها إلى أن يأتي إلى (١) آخرها ُ من غير أن يفارق أوَّلها خلاف ما يكون هاهنا في العالم السفلي<sup>(٧)</sup> : فإنما السالك طريقاً ما إذا صار في موضع آخر من هذا الطريق الأرضي فارَقَ أُوَّله وجيع أجزاء ذلك الطريق (^)، و إنما يكون في آخره فقط ، أعنى في الموضع الذي هو فيه . وأما السالك في أرض الحياة فإنه ويسلك إلى أقصى تلك الأرض من غير مفارقة منها لأوَّلما ، ويكنون في أوَّلها وآخرها وفيما بين ذلك في حالة واحدة . فإنه و إن لم يسلك في تلك الأرض مسلكاً سوله ، وكان في يعض تلك الأرض أكثرَ سلوكا وفي بعض أقل ، وكان في بعضها دون بعض – لم يكن السالك في تلك الأرض ، عقلا كان أو حياة ، عقلا بالفعل وحياة بالفعل ، لكنه يكمون عقلاً أو حياةً بالقوة ، فيكون ناقصاً واقعاً تحت الكون والفساد . فأما العقل أو الحيُّ الذي بالفعل فهما في كل معقول وكل حياة بالسواء . فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن الأشياء كلها من (٩) العقل ، والعقل هو الأشياء ، فإذا كان العقلُ كانت الأشياء ، و إذا لم تكن الأشياء

ن ﴿ ١ ﴾ كذا فِي ح . — وفي ط : العقل فعله وإنما هو حركة . ﴿ ﴾ أَسَ لَا يَعَالَمُنَ أَنْ لَا يَبِعَلَ العقل وإنما ...

<sup>(</sup> ٢ ) هي : ناقصة في ح . ص متممة بجميع الجواهل :

<sup>(</sup>٣) ف : ناقصة في س . (٤) س : أيضاً هي حنياة .

<sup>(</sup>٥) ط: الأرض إنما ... (٦) إلى : ناقصة في ط.

<sup>(</sup> ٧ ) ص : الأستقل . ( ٨ ) الوالو : فاقصة في نس .

<sup>(</sup>٩) ط: في.

لم يكن العقل. و إنما صار العقل هو جميع الأشياء لأنه (١) فيه جميع صفات الأشياء، وليس فيه صفة إلا وهي تفعل شيئاً مما يليق بها، وذلك أنه ليس في العقل شيء إلا وهو مطابق للكون شيء آخر.

فإن قال قائل: إن صفات العقل إنما هي له لا لشيء آخر وليست تجاوزه ألبتة — قُلنا: إن صَيَّرْتَ العقل على هذه الحال كنت قد قَصَّرْتَ (٢) به وصيرته جوهراً دنيئاً خسيساً أرضيا ، إذ صار لا يجاوز ذاته وصارت صفانه كتمامه فقط ، ولا يكون شيء يفرق بين (٣) العقل وبين الحسّ. وهذا قبيح محال : أن يكون هو والحسَّ شيئاً واحداً . وقد نقدر أن نمثل قولنا هذا بأمثال عقلية فنعلم كيف العقل وأنه لا يرضى أن يكون واحداً مفرداً فلا يكون شيء آخر واحداً كوحدانيته ، وأي (١) الأمثال تريد أن تمثله به : الصورة الكلية النباتية (٥) ، أو الحيوانية ؛ فإنك إن وجدت هذه كلها واحداً ولا واحداً علمت أن كل واحد (٢) منها ، و إن كان واحداً ، فإنه موشى بأشياء [ ٣٤ ب ] كثيرة مختلفة .

وأما الكلمة الفاعلة (٢) في الهيولى للشيء فهي ، و إن كانت واحدة ، فإنها مختلفة الصفات — أقول إنها (٨) تُصدِّرُ الشيء الواحد كثيراً مثل الوجه : فإنه و إن كان جثة واحدة فإن الكلمة التي فيه تُصيِّر بعض الوجه عيناً و بعضه أنفاً و بعضه فياً . والأنفُ أيضاً ، و إن كان واحداً ، فإنه ليس بواحد محص لكنه مركب من أشياء كثيرة : من عروق وعصب كان واحداً ، فإنه أيضاً مركبة من عناصر البدن وغضروف . والعروق أيضاً ، و إن كانت واحدة (٩) ، فإنها أيضاً مركبة من عناصر البدن الأربعة كالدم وما يشبهه . والدم أيضاً ، و إن كان واحداً ، فإنه أيضاً مركب من أشياء أخر . وهذا يكون على هذه الصفة إلى أن يبلغ (١٠) الأوائل الأولى : الهيولى والصورة ، التي هي بسيطة وحدها .

Car Son de

<sup>(</sup>١) ح: الآن فيه صفات الأشياء.

<sup>(</sup>۲) ح: قصدتُ يه وصيرتُ به جوهراً ...

<sup>(</sup>٣) خ : بين ألحس والعقل . ﴿ ٤) ط : وان المثال تريد أَن عثله به ،

<sup>(</sup> ٥ ) ح : النباتي أم الحيواني . ﴿ ٦ ) رح ، ط : واحدة بن : ﴿ ٢ )

<sup>(</sup>٧) ج رُدِ التِّي فِيهِ الشَّهُ مِن اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ

فكذلك يكون العقل واحداً ولا واحداً . غير أنه تكون هذه الصفة فيه أعلى وأشرف وأفضل من الصفة الجسمانية التي ذكرنا آنفاً . وكذلك أن العقل واحد وهو كثير وهو وليس هو كثيراً كالجثة بل هو كثير أن فيه كلة تقوى على أن تفعل أشياء كثيرة . وهو ذو شكل واحد ، غير أن شكله شكل عقلي . والعقل إنما يكون محدوداً (١) بشكله ، ومن ذلك الشكل تنبعث جميع الأشكال الباطنة والظاهرة ، ومن تلك الكلمة تنبعث التُوى والفعل الذي تحت العقل . وليست قسمة العقل مثل قسمة الجسم ، وذلك أن قسمته (٢) تكون بخط مستو إلى خارج ، وأما قسمة العقل فإنها تكون إلى داخل دائماً ، أي في داخل الأشياء .

وأقول إن فى العقل جميع العقول والحيوان ، وذلك أنّها تنقسم فيه ، والقسمة فى العقل ليس بأن الأشياء هناك قائمة في العقول أن الأشياء ركبت فيه ، لكنه فاعل الأشياء ، غير أنه يفعلها شيئًا بعد شىء بترتيب وطَقْس (٢٠) .

وأمّا الفاعل الأول فإنه يفعل (<sup>غ)</sup> الأشياء كلها التى فعلها بغير توشّـط مماً وفى دفعة واحدة .

ونقول إنه كما أنّ فى العقل جميع الأشياء التى تحته ، كذلك فى الحى السكلى جميع طبائع الحيوان ، وفى كل واحد من الحيوان أيضاً حيوانات كثيرة ، إلاّ أنّها أقل وأضعف من الحيوان الذى هو أعلى . ولا يزال الحيوان يقلُّ فى (٥) الحى الذى يليه إلى أن يأتى إلى الحيوان الصغير الضعيف القوة فيقف هناك . فيكون ذلك الحيُّ الذى وتفت (١) فيه قوة الحي السكلى شخصاً حياً . وهذه القسمة قسمة ليست مختلفة . وأقول إن الحيوان ، و إن الحي النوع ، والنوع فى كان بعضها فى بعض كما (٧ كانت الأفراد فى الصنف ، والصنف فى النوع ، والنوع فى الجنس (١٣٥) فيها ، لكنّها فيها كالمحبة الجنس (١٣٥) فيها ، لكنّها فيها كالمحبة

<sup>(</sup>١) ح: محدود الشكل. (٢) ح: قسمة الجسم.

٣) تَعْرِيبِ الـكَلْمَة اليونانية τάξις = ترتيب، نظام . - ولعل أصلها: طقسس .

<sup>(</sup> ٤ ) ح : فعل .

<sup>(</sup> ٥ ) ط: من - ص: فلا يزال الحيوان يقبل في الذي ...

 <sup>(</sup>٦) ط: وقعت .

<sup>(</sup> ٨ ) ح: بمختلطة .

التى قيلت إنها (١) في كامل المحبة التى ذكروا أنها في العالم الحسى : فإنها واحدة في الأوائل التى هي تؤلّف بين الأشياء ، إلا أنها ربما قهرتها الغلبة فيفترق ما ألقت وجمعت . وأما المحبّة الحقية ، وهي العقلية ، فتولّف (٢) ح أي > تجمع الأشياء كاها : العقلية والحيوانية ، جمعاً عقلياً وتصيرها واحدة عقلية فلا تفرق أبداً لأنه (٣) ليست هناك غلبة تغلب تلك المحبة كأن ذلك العالم كله (١) بأسره محبة محضة ليس فيه اختلاف ولا تضاد ألبتة ، و إنما التضاد والاختلاف في هذا العالم . فلذلك ربما قويت الغلبة على المحبة فتفرق الأشياء التي جمعتها (٥) المحبة . فأمّا العالم الأعلى فإنما هو محبة فقط وحياة تنبث (٢) منها كل حياة حساقلاً . فلذلك ربما قويت الغلبة على المحبة فتفرق الأشياء التي قلنا (٧) مراراً – وائتلاف لا يتفرق كا بينا (٨) .

## في القوة والغمل (١)

ونقول: الفعل أفضل من القوة في هذا العالم. وأما في العالم الأعلى فالقوة أفضل من الفعل ، وذلك لأن القوة التي في الجواهر العقلية هي التي لا تحتاج إلى الفعل من شيء الحر غيرها ، لأنها تامة كاملة به تدرك (١٠) الأشياء الروحانية كا دراك البصر الأشياء الحسية ؛ والقوة هناك كالبصر هاهنا . فأما في العالم الحسي فإنها تحتاج إلى أن تخرج إلى الفعل و إلى أن تدرك الأشياء المحسوسة وتعلم أن تلك قشور الجواهر التي لبستها في هذا العالم ، وذلك أنها لم تقدر على أن تصل (١١) إلى جواهر الأشياء وقواها إلا بخرق (١٢) القشور فاحتاجت في ذلك إلى الفعل (١٣) . فأما إذا كانت الجواهر مجردة والقوى مكشوفة ،

<sup>(</sup>١) كذا فى ح . — وفى ط : إنها هى كامل المحبة . ص : إنها فى السكل فإن المحبة التى ذكرت أنها فى العالم ...

<sup>(</sup> ٢ ) ص: فإنها تجمع الأشياء ... — ط: بجمع — فتؤلف ... كلها: ناقص ف ح .

<sup>(</sup>٣) ط، ح، ص: لأنها . (٤) ط: كلها .

<sup>(</sup> ه ) ص : جمعت . ( ٦ ) كذا في ص . - وفي مذ ، ح : تنبعث .

<sup>(</sup>٧) ص: ذلك مراراً . (٨) ط: بينا آنفاً .

<sup>(</sup> ٩ ) كذا في ط — وفى ح : هذا باب لم يوجد له رأس في النسخة . -- وفي س : هــذا باب لم يوجد له رأس فيعرف نقصانه أو على كم هو من العدد : الفعل ...

<sup>(</sup>١٠) ص: تدرك لها الأشياء . (١١) ح، ط: تقبل إلى .

<sup>(</sup>۱۲) ح: يحرز . ط: أن تجوز القشور . (۱۳) ص: العقل .

فقد اكتفت القوة حينئذ بنفسها ولم تحتج في إدراك الجواهر إلى الفعل .

و إن كان هذا هكذا ، رجعنا وقلنا إن النفس إذا كانت في المكان العقليّ فإنما ترى ذاتها والأشياء التي هناك بسيطة ، والبسيط<sup>(۱)</sup> لا يدركه إلا بسيطٌ مثله . و إذا كانت في هذا المكان الحسّيّ لم تَنَلْ ما هناك إلا بتعب شديد لكثرة القشور التي لبستها . والتعب فعلْ ، والفعل مركب ، والمركب لا يدرك الأشياء البسيطة كُنْهَ إدراكها . فالنفس إذا صارت في هذا العالم الحسّيّ لم تَنَلْ ما في العالم العقليّ إلاّ بفعل تستفيده ها هنا ، لا بقوتها . فلذلك لا تدرك الأشياء التي كانت تراها في العالم العقليّ ، لأن الفعل (٢) [ ٣٥ ب ] يستغرق القوّة في العالم الحسى و يمنعها مِن إدراك ما كانت تدركه .

فإن قال قائل: إن المدرك إذا أدرك الشيء بالقوة ثم (٣) أدركه بالفعل كان ذلك أثبت وأقوى ، لأن الفعل إنما هو تمام — قلنا: أَجَل ! إذا كان المدرك يدرك الشيء بقبول أثره فإن القوة تكون حسًّا كأنها تقبل رسم أثر الشيء ، والفعل أثمَّ ذلك الأثر ، فيكون الفعل حينئذ متمِّم القوة . فأما إذا كان المدرك به يدرك الشيء من غير أن يقبل أثره ، فالقوة حينئذ تكنى بنفسها في إدراك الشيء . فإذا كانت مكتفية بنفسها ثم أتاها آت ، دخل عليها فأضر بها ذلك الآتي (٤) وأفسدها ، لاسيا إذا كان خلافها ولم يكن من حيزها .

فإن قال قائل: إذا كان هذا هكذا ، فقد فسدَتْ قوةُ النفس التي بها كانت تدرك الأشياء العقلية إدراكا صحيحاً إذْ (٥) صارت لا تدركها إلا بالفعل ، لأن الفعل مُفْسِدُ (١) للقوة — قُلنا : لم تفسد القوة ، لكنها تبحث عن النفس عند دخول الفعل عليها فقط . والدليلُ على ذلك أن النفس إذا تركت استعال الفعل في الأشياء العقلية ولم تحتَجْ إلى التفكّر في إدراك ذلك العالم ، رجعتْ تلك القوة إليها بل نهضت لأنها لم تفارق النفس ، وترى النفس الأشياء التي كانت تراها قبل أن تصير في هذا العالم ، من غير أن تحتاج إلى

 <sup>(</sup>١) والبسيط: ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٣) ط: وأدركه . في ح: الواو ناقصة ,

<sup>(</sup>٤) ط، ح: الأثر - والتصحيح عن ص.

<sup>(</sup> ٥ ) في النسخ: إذا . (٦) ح: مفسدة .

الروية والتفكر · فإذا لم تحتج إلى الروية لم تحتج إلى الفعل ، لأن الفعل ضرب من ضروب الروية ، وذلك أن الفعل إمّا (١) أن يكون فى الشيء المرئى ، وإما أن يكون فى الشيء الطبيعى ؛ فأمّا القوة (٢) الثابتة فإنما تكون فى الجواهر التى تقع عن (٣) الأشياء وقوعاً صحيحاً بغير روية ولا فكر ، وذلك أنّها تعاين الأشياء (٤) عياناً.

فإن قال قائل: فالنفس إذا كانت في هذا العالم ، فكيف تعلم الأشياء التي في العالم العقلي ، وكيف تذكرها (٥٠ ؟ أبالقوة التي كانت تعلمها (٢٠ وهي في ذلك العالم ، أم بفعل (٧٠ ما غير تلك القوة ؟ فإن كانت تعلمها (٨٠ بتلك القوة لم يكن بدُّ من (٩٠) أن تدرك الأشياء العقلية ها هناك مجردةٌ محضة وهي ها هنا مشو بة بالبدن . و إن كانت النفس تدرك الأشياء ها هنا بفعل ما ، والفعل غير القوة ، فلا محالة أنها تدرك الأشياء العقلية بغير قوتها الدرّاكة . وهذا محال ، لأن كل درّاك لا [٣٦] يدرك شيئًا من الأشياء العقلية بغير قوتها الغريزية التي لا تفارق الشيء إلا بفساده كلا [٣٦] يدرك شيئًا من الأشياء العالمية العقلية هاهنا بالقوة التي كانت تعلمها (١١) بها (١٢) وهي هناك ، غير أنها لما صارت في البدن احتاجت إلى شيء آخر تنال به الأشياء التي كانت تنالها مجردةً فأظهرت القوة الفعل وصيرته عمّالا ، لأن النفس كانت تكتفي بقوتها في العالم الأعلى (١٣٠) في الجواهر العقلية العالمية العالمية الفعل والم تكن محتاج إلى الفعل ، فلما صارت ها هنا احتاجت إلى الفعل ولم تكتف بقوتها والقوة في الجواهر العقلية العالية [و] هي التي تظهر الفعل وتتمّمه ؛ وأما في الجواهر الجرمية فإن الفعل هو الذي يتم القوة ويأتي بها إلى الغاية .

فإن كان هذا هكذا ، رجعنا فقلنا : إن الشيء الذي به ترى النفسُ الأشياء العالية

<sup>(</sup>١) ح: إنما . (٢) ح: بالقوة .

<sup>(</sup>٣) ط: في . ح: من .

<sup>(</sup>٤) الأشياء: ناقصة في ح . (٥) ط: تدركها إما بالقوة ...

<sup>(</sup>٦) ط: تعملها بتلك وهي في ... (٧) ط: أم تفعل بغير تلك القوة .

<sup>(</sup> ٨ ) ط: تعملها . . . ( ٩ ) ط: ف ذلك — ص: لم يمكن من ذلك ...

<sup>(</sup>١٠) إلا بقوتها ... الأشياء : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١١) ط: تعملها . (١٢) بها: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٣) حدث هنا في س نقل للسكلام عن موضعه واضطراب.

العقلية تراها هناك(١) وهي ها هنا ، وهو قوتها . وفعلُها إنما هو نهوض تلك القوّة . وذلك أنها اشتاقت إلى النظر إلى ذلك العالم ونهضت بقوتها (٢) واستعملتها غير الاستعال الذي (٣) كانت تستعملها وهي هناك لأنها كانت تدرك الأشياء هناك بأهون السُّعي ولا تدركها هاهنا إلاَّ بتعب ومشقة . و إيما تنهض تلك القوة في خواص الناس ومن كان من (١) أهل السعادة . وبهــده الفوة ترى النفس الأشياء الشريفة العالية التي (٥) كانت هناك أو هاهنا . فإذا نهضت قوة النفس ورأت ذلك العالم نطقت عليه ووضعته بتأمُّل لا بأفكار ولا بقول. فبأى شيء تحتاج إلى أن تأخــذ أوائله من شيء آخر ؟ لأن الأشياء التي في ذلك العالم هي الأوائل وليس من ورائها أوائل أخرى ؛ فمن أجل ذلك صار القول عليها واحداً ، كانت في العالم الأعلى أم في العالم الأسفل . فصارت النفس ترى ما ها هنا بالقوة التي كانت تراها وهي (٦) هناك ، غير أنَّها تحتاج إلى أن تنهض قوتها ، ولا حاجة بها إلى ذلك إذا كانت هناك . و إنما أعنى بالنهوض أن النفس إذا أرادت علم العالم العقلي رفعت قوتها من هذا العالم الشُّفْلَى ، وذلك بمنزلة رجل صَعِد الجبل وألتى بصره عَلْواً وسُفْلاً فرأى من الأشياء ما لا يمكن غيره أن يراه ممن لم يصعد ذلك الموضع — كذلك النفس إذا ارتفعت (٧) قوتها إلى العالم الأعلىٰ رأت أشياء [ ٣٦ ب ] لا يراها(^) أحد ممن لم يفعل كما فعلت . وقوَّتها هي بصرُها الذي تبصر به ما هناك في أي المسكانين (٩) كانت ؛ غير أنَّها إذا كانت في العالم العقلي لم تحتج أن نرفع بصرها إلى فوق . وهذا الارتفاع هو فعلها الذى تنال به ما هناك إذا كانت في هذا العالم. و إذا ارتفعت قوة النفس من (١٠) هذا العالم السُّفلي فإنها تُر ْفع أولاً إلى السماء، ثم من السماء إلى فوق السماء .

فإن كان هذا هكذا ، رجعنا فقلنا إن الذِّكر إنما يبدأ من السماء لأن النفس إذا صارت

<sup>(</sup>١) ط: العقلية وهي هناك تراه وهي ها هنا .

<sup>(</sup>٢) ح: قوتها واستعمالها . (٣) ط: التي .

<sup>(</sup>٤) ط: في . (ه) التي : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٦) ح:وهي كانت . (٧) ط:رفعت .

<sup>(</sup> ٨ ) ط: لا يراه . ( ٩ ) ح: مكانين .

<sup>(</sup>۱۰) ح: في.

كالأشياء السمائية ذكرتها وعلمت أنها هي التي تعرف قبل أن تصير في العالم السفلي . فليس الآن بعجبٍ أن تكون النفس إذا صارت في السماء ورُفِعت (١) هناك تذكر حال الأشياء التي رأت وفعلَتْ في هذا العالم السفلي ، وأن تذكر الأشياء السمائية لأنها ثابتة قائمة بتلك الأجرام والأشكال الأولى لم (٢) تتغير ولم تستحل عن جوهرها وأشكالها .

فإن قال قائل: فلو أن الأشكال السمائية تغيرت ولم تبق على حالها الأولى أتُركى النفس إذا رأتها أثبتت معرفتها، أملا؟ قلنا: نعم! تعرفها من قِبَل هيآتها وخاصة (٢٠) أفاعيلها وليس ذلك بمحال أن تبطل آثار الشيء وتبقى هيآته. فإن كانت السماء ذات نطق، كما قال (٤) بعض الأولين، فبالحرى أن تكون النفس تعرفها و إن تغيرت حالها.

فإن قال قائل: فإذا انحـدرت النفس من العالم العقلي وصارت في الأجرام السمائية ، فكيف تقدر أن تتوهم ذلك العالم وتذكره ولم تكن ذات ذكر قبل أن تنحدر إليه ؟ قلنا: إن النفس تستفيد الذكر إذا صارت في السماء من العالم العقلي . وهي ، و إن كانت ذات ذكر ، لكنها قلّما تحتاج إلى الذكر ما دامت في السماء لأنها (٥) لم تصر بعد في أبدان كثيرة مختلفة ولا مرآت عليها الأكوان التي لا تكون إلا بزمان كثير (٦) فتنسى ما في العالم العقلي النسيان كله ، ولذلك تكتفي بالحركة اليسيرة حتى تذكر ما في العالم العقلي .

فإن قال قائل: إن كانت قلة الزمان والأكوان تستغنى بها النفس عن كثرة الذكر ، فلا محالة أن كثرة الأكوان وطول الزمان يُنسِى الذكر . وذلك أنه إذا اعتنقت (٢) الأكوان النفس دائمًا نسبت ماكانت [ ١٣٧ ] فيه من قبل أن تدخل في الكون ولا تذكرها لبُعْدها من الحال الأولى التي كانت فيها ولحلولها في الحركة الدائمة سُفلاً (٨) ، فتكون النفس حينئذ (٩) لا تذكر ألبتة شيئًا ، وإذا لم تذكر لم تقدر على أن تتوهم عالمها

<sup>(</sup>١) ط: ووقفت

<sup>(</sup> ۲ ) ح : ولم ينفر ( ! ) ح : وخاصية .

 <sup>(</sup>٤) ح: كبعض الأولين (!).

<sup>(</sup>٦) ط:كثيرة . (٧) ص: عشقت . ح: اعتقنت .

<sup>(</sup> ٨ ) ح: عقلا . ( ٩ ) ط: مي .

العقليّ ، وإذا لم تتوهمه لم تحرص على أن تميّز فتكون كالنفس البهيمية . وهذا قبيح جداً . – قلنا : إن النفس ، وإن كانت انحدرت من العلو إلى السفل فليس باضطرار أن تنحدر النفس الى كل نُمْق أو تتحرك سُفلاً دائماً ، بل تتحرك إلى مكان ما ثم تقف هناك . وإذا سلكت (۱) في الكون فليس من الواجب أن تسلك في كل كون إلى أن تبلغ آخر الأكوان ، بل تنتهى إلى بعض الأكوان وتقف هناك ، فلا تبرح تحرص (۱) على الخروج منه علواً حتى تصير فوق كل كون كانت فيه في (۱) الحالة الأولى . ونقول بقول محتصر : إن النفس المنتقلة من مكان إلى مكان ، المستحيلة من كون إلى كون ، بقول هي ذات ذكر ، لأن الذكر إنما هو للأشياء الماضية التي قد فوغ (۱) من كونها . فلذلك صار للقائل هاهنا مساغ أن يقول : إن النفس ذات ذكر . فأما الأنفس الثابتة في مكان واحد فلا يغيب (۵) عنها شيء مما في ذلك المكان .

وريدأن نفحص عن نفس الشمس والقمر وغيرها من سائر الكواكب: هل هي ذات ُ ذكر الم فنفحص أو لا عن نفس الحل: هل تذكر شيئاً الم نجر على الفحص عن نفس المشترى: هل تذكر شيئاً الحس غير أنّا إذا فحصنا عن ذلك لم نجد بداً من الفحص عن أذهان أنفُس (٢) الكواكب وفكرها إنه ماهى الوكيف (٢) هى اوذلك بعد أن نكون قد وجدنا ذاتها ذات أذهان . فنبدأ فنقول : إن كانت الكواكب لا تحتاج إلى شيء مما نحتاج إليه في هذا العالم السفلي (٨) الأرضى فإنها لا تحتاج إليه أيضاً اوإن (١ كانت لا تحتاج إلى الم تطلب شيئاً مما نطلبه من العالم الأرضى فإنها لا تحتاج إليه أيضاً الله فإنها لا تحتاج إلى أن تستفيد علماً لم تكن تعلمه أو لا أن كانت لا تحتاج الى شيء ولا تعللبه فإنها لا تحتاج إلى أن تستفيد علماً لم تكن تعلمه أو لا أو قد قلنا إنه الفكر والمقاييس والأذهان إلا أن تكون من أجل علم ما (١٠) يستفاد بها الوقد قلنا إنه

<sup>(</sup>٣) ح: سن. (٤) ط: فرغت.

<sup>(</sup> ہ ) ح : يتغيب ... شيء ما .

<sup>(</sup>٦) َ حَ : نفس . (٧) وكيف مي : ناقصة في ح .

<sup>(</sup> ٨ ) السفلي : ناقصة في ح . ( ٩ ) ما بين الرقين ناقص في ط .

<sup>(</sup>١٠) ما: ناقس في ط .

لاحاجة بها إلى علم تستفيده (١) مما تحتها ، ولا تحتاج فى تدبيرها إلى الأمور الأرضيّة والناس ، ولا (٢) إلى حيلً ولا فكر ، لأنها إما تدبّر العالم الأرضى [ ٣٧ ب ] بنوع آخر لا محيلة ولا فكرة (٣) ولا روية ، بل بالقوة التي جعل فيها المبدّعُ المدبّرُ الأوّلُ — عزّ شأنه .

فإن قال قائل: إن السكواكب ترى العالم فوقها وتُحِسُّ الإله، فلا بُدَّ من أن تذكر ما قد رأت وأحسَّتُ ، فتكون ( فوات ذكر العالم العقليّ وتحسُّ ما قد رأت وأحسَّتُ ، فتكون ( فوات ذكر العالم العقليّ وتحسُّ البارى العالم العالم فليس تحتاج إلى ذكر الأنه بين يديها تراه عياناً ولا يغيب عنها.

فإن قال قائل: فإن كَفَّتْ النفس عن النظر إلى ذلك العالم — أفليس (٥) تحتاج إلى أن تذكر فتكون ذات ذكر أيضاً ؟ — قلنا: إذا كان الشيء على نوع من الأنواع أو حالة من الحالات ثم كَفَّ عن ذلك النوع و بَطَل عن الحال الأولى أو كان قابلاً أثراً ما ، والكواكب لا تقبل الآثار ، فلما كانت لا تقبل الآثار ، فإنها لا تكف عن النظر إلى ذلك العالم .

فإن قال قائل من النص الكواكب أنها رأت بالأمس الأرض كلها أو منذ شهر أو منذ سنة وأنها لا تخلو (۲) شهر أو منذ سنة وأنها لا تخلو (۲) من أن تذكر ذلك أو لا تذكره: فإن كانت لا تذكره فلا محالة أنها ليست ذات ذكر . — من أن تذكر ذلك أو لا تذكره و إنها حية دائمة من أنها تدور على الأرض وأنها حية دائمة من والشيء الدائم هو أبداً على حالة واحدة (۹) لا ينتقل . فأمّا أمس ومنذ شهر ومنذ سنة وما أشبه ذلك فإنه في (۱۰) حيّز السلوك ، والحركة هي التي تجعل منذ أمس ومنذ شهر ومنذ سنة . وأما (۱۱) الشيء بعينه فواحِد لا أمس فيه ولا غيره ، بل هو أبداً . والحركة هي التي تقسّم الأيام فتصيرها أمس فواحِد لا أمس فيه ولا غيره ، بل هو أبداً . والحركة هي التي تقسّم الأيام فتصيرها أمس

<sup>(</sup>۱) تستفید.

<sup>(</sup>٢) ولا: ناقصة فى ح.(٣) ط: ذكر.

<sup>(</sup> ٤ ) ما بين الرقين ناقص في ح . ( ٥ ) ح : فليس .

<sup>(</sup>۱۰) ح: من . (۱۱) فأما .

ومنذ شهر ومنذ سنة . و إنما هي بمنزلة ( رَجُلِ واحد ا) عمد إلى أثر القدَم الواحد وقسمه على أجزاء كثيرة . فكذلك حركة الفلك والكواكب فإنما هي واحدة عند أنفسها ، ونحن نقسمها فنصيّرها كثيرة ونجعلها عدد الأيام ، وذلك أن (٢) الليل يتلو النهار . فإذا كان كذلك جُزِّئت الأيام وكثر عددُها . فأمّا العلو فإن اليوم فيه واحد ، وليست هناك أيام لأن ما هناك نهار كله لا يتلوه ليل ، لكن هناك أبعاد مختلفة (٣) لا يشبه بعضها بعضاً ، وفلك البروج لا يشبه سأتر الأفلاك . فلا بد (١) لنفس الكواكب ، إذا صارت في بعض الأبعاد وفي بعض البروج ، أن نقول إنها جازت ذلك البُعْدَ وخرجت من ذلك البرج وصارت في هذا البرج .

فإن قال قائل: إن الكواكب أيضاً قد كانت مرى الناس فى العلو، وكيف يتقاون من شىء إلى شىء، وكيف يستحيل الأرضى بعضه تقلّبهم فى العالم السفلى، وكيف ينتقاون من شىء إلى شىء، وكيف يستحيل الأرضى بعضه إلى بعض. فإن كانت ترى ذلك فلا بد أن تذكر الناس الماضين والأمور التى سلفت (٢) والقرون التى قد خَلَتْ. فإن كانت تذكر ذلك، فلا محالة أنها ذات ذكر . — قُلنا: ليس من الاضطرار أن يكون الإنسان بذكر ما قد رأى ، ولا أن يستودعه الوهم مثل الأشياء الأرضية (٢) المحضة التى إنما عرفها وعقلها بأهون السّعى لشدة ظهورها للحس . وبيانها هذه الأشياء الوافعة تحت الحس وقوعاً مرسلاً . فلا ينبغى أن ندع علم الحس الجزئي ، إلا أن يكون في العلم (٨) الجزئي تدبيرُ الكل ، وعلمُ الجزء داخل في علم الكل . والدليل على ذلك أشياء كثيرة م أوثلُ ذلك أنه ليس من الواجب أن يكون ما يرى الإنسانُ بعينه : أنه يحفظه كما قلنا آنفاً . وذلك أنه إذا كان الشيء المنظور إليه واحداً لا اختلاف فيه لم تحتج النفس إلى حفظه . وكذلك إذا أحس الحس الشيء بلا مشبه من الحس فإنما يقبل أثره وحده من غير أن تقبل النفسُ ذلك الأثر فتصيره داخل البدن ، أى

<sup>(</sup>١) ما بين الرقمين ناقص في ح . (٢) أن : ناقصة في ح .

<sup>(</sup> ٣ ) لا : ناقصة في ح . ( ٤ ) بد : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>ه) كانت: ناقصة في ح. (٦) ح: قد سلف.

 <sup>(</sup>۷) ح: العرضية .

فى الوهم ، فإنها إذا لم تصيره (١) فى الوهم فلا (٢) حد ولا معنى لقلة حاجتها إليه : إما لأنها لم تستلذه ، وإما لقلة منفعتها فإذا كان الشيء المنظور واليه على هذه الحال لم تَجْذِبه النفس إليها ولم تصيره (٢) فى الوهم ولم تذكره لأنها لم تحتج إليه وهو حاضر بين يديها ، فكيف تحتاج إليه إذا مضى ؟! — فقد بان أن الأشياء الأرضية (١) المحضة ليس من الاضطرار أن تجعلها النفس فى الوهم .

فإن لَجَّ أحدٌ فقال : إنه لا بد للنفس من أن تصيِّر الشيء الذي وقع تحت الحسق في الوهم أيضاً — قلنا (٥) : إنه و إن صيَّرته النفس في الوهم فإيما لم تصيّره هناك ليازمه الوهم أيضاً . وذلك أن الحسق ، و إن كان قد أدرك الشيء ، فلم يحسق إلا رَسْمَه وأثره . والدليل على ذلك ما نحن قائلون : إنا إذا مَضَيْنا في الهواء قدّماً ولم نعلم أي جزء من أجزائه انفرج لنا أولا ، وأي جزء انفرج لنا ثانياً : إما لأن لا نتعمد معرفة ذلك ، و إما لأن لا نقدر عليه فلا نحفظ ذلك الانفراج ولا نتوهمه لأنا لا نحتاج إليه ولا ننتفع بعلمه فإذا لم نتو همه (١) ولم نحفظه لم نَذْ كره . ولو أنا قوينا على المضى في الهواء دون [٣٨ ب] الأرض لما عرفنا الفراسخ ، فعظه لم نَذْ كره . ولو أنا قوينا على المضى في الهواء دون [٣٨ ب] الأرض لما عرفنا الفراسخ ، فولا في أي فرسخ نحن ، ولا كم فرسخ (٧) سرنا . وأيضاً لوكنا إذا احتجنا إلى الحركة لم نحتج إلى الأوقات — < لم نحتج > إلا إلى الحركة فقط (٨) . فإذا (٩) عملنا (١٠) أعمالنا ولم نضفها إلى الزمان فنقول : عملنا هذا الشيء في شهر أو سنة — لما ذكرنا شهراً ولا وسنة ولا زماناً دون زمان ، ولكانت النفس تكتني بمعرفة الشيء المعمول أنه معمول فقط .

وأيضاً (١١) إذا كان الفاعل يفعل شيئاً واحداً دائماً ، لم يحتج إلى حفظ ذلك الشيء ولا أن يذكره إذكان واحداً لا يتبدّل . فإن كان هذا هكذا وكانت الكواكب إنما

<sup>(</sup>١) ط: تصره. (٢) ح: فلا حد معان إما لقلة ...

<sup>(</sup>٣) ط: تصره. (٤) ح: العرضية.

<sup>(</sup> ہ ) ح : وقلنا . ( ٦ ) ح : نتوهم .

 <sup>(</sup> ٧ ) فرسخ: ناقصة فى ط ، ح .

<sup>(</sup>٩) ح ؛ ط: وإذا .

<sup>(</sup>١٠) ص: علمنا . - ح: وإذا علمنا هذا الشيء في اشهر ...

<sup>(</sup>١١) ط، ح: وأما إذا ...

تتحرك لتفعل <sup>()</sup> أفعالها لا لتسلك أبعاد البروج ولم يكن غرضها ولا<sup>(۲)</sup> فعلها أن ترى الأشياء التي تمرُّ بها ولا كم مرت به <sup>(٦)</sup> منها وكم مرُّها في تلك<sup>(٤)</sup> المواضع أو تلك الأبعاد الغرض لا يتعمَّد ، فلا محالة إذن أن حركتها لأمر آخر تريده <sup>(٥)</sup> عظيم شريف ، فلذلك صارت <sup>(١)</sup> تسلك تلك الأبعاد ساوكا دائماً .

ونقول إن البارى الأول لما كان هو الفاصل التامَّ الفضيلة ، وفضيلته أتمُّ وأكمل من جميع ذوى الفضائل إذ $^{(Y)}$ كان هو سبب فضيلة كل ذى فضيلة < من $^{(A)}$  الذين هم دونه وكان هو علتهم وهم معلولون — كان الواجب أن يكون هو الذي يفيض أولا الحياة والفضيلة على الأشياء كلها التي هي دونه وهي معلولة فيفيض عليها على درجاتها ومراتبها : فما كان منها أكثر قبولا أُحْرَى أن يقرب منه ويكون القابل<sup>(٩)</sup> الأول لشرف جوهم، وحُسْن بهائه وثباته ، ولذلك (١٠٠ يتوسط بين البارى وسائر المعلولات أن يُجْعل هذ الشيء الشريف الفاضل الجوهر — أول مَن يقبل ما يفيض عليه من الحياة والفضائل ويكون هو الذى يفيض بعد ذلك على ما دونه مما قد قَبل من البارى تعالى ، ويكون قبوله الحياة والفضائل المفاضة عليه من البارى دائمًا و إفراغه وفيضه على ما دونه دائمًا . إلا أنه إذا كان هو القابل الأول وفى درجته العليا القريبة من البارى تعالى — كان الواجب أن يكون هو أتمَّ وأفضل من جميع ماتحته لقربه من البارى وشرف جوهم، وحُسْن قبوله الفضيلة والحياة. ولذلك صار بحيث كان المثال الأول الذي فيه تظهر فضائل الباري سبحانه ، و إليه تفيض الفضائل الكريمة . ولدلك يجب أن يفيض منه — أعنى من العقل — على النفس ، فإنها مثال من [٣٩] العقل ، كما أن المنطق الظاهر هو (١١) منطق العقل ، وفعلها كله (١٢) إنما

<sup>(</sup>١) ص: لتعمل أعمالها .

<sup>(</sup>٢) ط: فلا . (٣) ط: ولاكم مرة بها

<sup>(</sup>٤) ح، ط: في تلك الأبعاد . (٥) ص: ىرىد وعظيم شريف .

<sup>(</sup>٦) س: جاءت - تلك: ناقصة في ط.

<sup>.</sup> إذا . (٧)

<sup>(</sup> ٨ ) ص: فضيلة ذوى الفضائل الذين هم دونه .

<sup>(</sup>٩) ح: الفاعل الأول والشرف ... (١٠) بغير واو في ح.

<sup>(</sup>١١) ح، ص: إنما هو . في العقل . (١٢) ط: كلها إنما هو بمعرفة العقل .

هو بمعونة (١) العقل ، والحياة التي تفيضها على الأشياء إنما (٢) هي من العقل بأسرها (٣) ؛ والعقل والنفس ها (٤) بمنزلة النار والحرارة .

أما العقل الكلّى فكالنار ، والنفس كالحرارة المنبثة من النار على شيء آخر . غير أنه إن كان العقل والنفس ها (ه) بمنزلة النار والحرارة ، فإن الحرارة إنما تسيل من النار سيلاناً وتسلك سلوكا إلى أن تأتى إلى الشيء القابل لها فتكون فيه ؛ وأما العقل فإنه ينبث في النفس من غير أن تسيل منه قوة من قواها . ونقول إن النفس عقلية إذا (٢) صارت في العقل . غير أنها و إن كانت عقلية فإن عقلها لن يكون إلا بالفكر والروية لأنه عقل مستقاد ، فمن أجل ذلك صارت تفكر وتروي لأن (٧) عقلها ناقص والعقل هو متمّم ها كالأب والابن فإن الأب هو المربّى لا بنه والمتمّم له . فالعقل هو الذي يتمّم النفس لأنه هو الذي ولدها .

ونقول: إن شخص النفس إنما هو في العقل ، والنطق السكائن بالعقل إنما هو للعقل لا للشيء الواقع تحت البصر. وذلك أن النفس إذا رجعت إلى ذاتها ونظرت إلى العقل كان كلُّ فعلها منسوباً إلى العقل . ولا ينبغي أن نضيف فعلا من الأفاعيل إلى النفس العقلية إلا الأفاعيل الذاتية الممدوحة الشريفة . وأما الأفاعيل الدنية المذمومة فلا ينبغي أن تنسب إلى النفس العقلية بل إنما تنسب إلى النفس البهيمية لأنها آثار واقعة على هذه النفس ، لا على النفس العقلية .

ثم نقول (۱۰) : إن النفس شريفة بالعقل ، والعقل يزيدها شَرَفاً لأنه أبوها وغير مفارق لها ، ولأنه لا وسط بينهما ، بل النفس تتلو العقل وهي قابلة لصورته لأنه بمنزلة الهيولى . ونقول إن هيولى العقل شريفة جداً لأنها بسيطة عقلية ، غير أن العقل أشدُّ منها انبساطاً وهو محيط بها ، ونقول إن هيولى العقل شريفة جداً لأنها بسيطة عقلية ، غير أن

 <sup>(</sup>١) ح: عمرفة.
 (١) ط: وإنما.

<sup>(</sup>٣) ص: بأسره.
(٤) ص: إنما هو.

<sup>(</sup> ہ ) ح : أُغا هو . ( ٦ ) ح : أو صارت .

<sup>· (</sup> ٧ ) ط: أن . ( ٨ ) ط: أفاعيل .

<sup>(</sup>٩) في: ناقصة في ط، ح. – س: في الناس.

<sup>(</sup>١٠) ص: ونقول إن النفسُ العبريفة بزيدها العقل شرفاً .

العقل أشدُّ منها انبساطاً وهو محيط بها ، ونقول إن هيولي النفس شريفة جداً لأنها بسيطة عقلية نفسانية غير أن النفس أشدُّ انبساطاً منها وهي محيطة بها ومؤثرة فيها الآثار العجيبة بمعونة العقل ، فلذلك [٣٩ ب] صارت أشرف وأكرم من الهيولي لأنها تحيط بها وتصورِّر فيها الصُّور العجيبة .

والدليل على ذلك العالم الحسيُّ : فإن مَنْ رآه لم يلبث أن يكثر منه عجبه ولا سما إذا رأى عِظْمه وحُسْنه وشرفه وحركته المتصلة الدائمة السائرة التي فيها ، الظاهرة منها والخفية ، والأرواح الساكنة في هذا من الحيوان والهوام والنبات وسائر الأشياء كلها . فإذا رأى هذه الأشياء الحِسية التي في هذا العالم السفلي الحسي ۖ فَلْيَرْقَ (١) بعقله إلى العالم الأعلى الحق الذي إنما هذا العالم مثالُ له وُيُلْق (٢) بصره عليه فإنه سيرى الأشياء كلها التي رآها في هذا العالم ؛ غير أنه يراها عقلية دائمة متصلة بفضائل وحياة نقية ليس يشوبها شيء مرب الأدناس ، ويرى هناك العقل الشريف قيًّ عليها ومدبِّرًا لهما بحكمةٍ لا توصف و(٣) بالقوة التي جعل فيها (٤) مبدع العالمين جميعاً ، و يرى هناك الأشياء ممتلئة نوراً وعقلا وحكمة وليس هناك هُزٌّ؛ ولا لعب ، لأن الجدُّ المحض هناك إنما هو من أجل النور الفائض عليها ولأن كل واحد منهم يحرص على الترقُّ إلى درجة صاحبه وأن بدُّو من النور الأول الفائض على ذلك العالم ، وذلك (٥) العالم محيط بالأشياء كلها الدائمة التي لا تموت ومحيط بجميع العقول والأنفس كلها . وذلك العالم ساكن دائمُ السكون لأنه في غاية الإتقان واُلحسن فلا يحتاج إلى الحركة بأن ينتقل من حالٍ إلى حالٍ . ولو أراد الحركة والانتقال لم يقدر على ذلك ، لأَن الأَشياء كلُّها فيه وليس شيء منها خارجاً منه فينتقل إليه . وذلك العالم أيضاً لا يطاب التمام والزيادة لأنه تام أفي غاية التمام والكمال .

و إنما صار العالم الأعلى تاماً كاملا لأنه لا شيء فيه لا يحيط به علماً . فإذا عقل شيئاً

<sup>(</sup>١) فعل أمر من رقى يرقى: صعد . - وفي ط: فترقى . ص . فبلزق - وما أثبتناه في ح .

<sup>(</sup> ٢ ) ص: فيلق . ط: فليلقي . ح: ويلقي .

<sup>(</sup>٣) الواو: ناقصة في ص . ﴿ ٤ ﴾ ط: فيه .

<sup>(</sup> ٥ ) وذلك العالم : ناقص في ط . — وفي ص : الفائض عليه وذلك العلم محيط ...

فإنما يعقله من غير أن يطلبه أو يروّى فيه ، لكنه يعقله بأنه فيه ومن أجل أن شرفه ليس بمستفاد ولا عرضي (١) لأنه دائم الشرف . وكذلك سائر فضائله دائمة تجرى مع الدهم لا مع الزمان ، والزمان إنما يتشبَّه (٢) بالدهر والديمومة . فإذا أردت أن تعرف ذلك العالم الشريف والأشياء<sup>(٣)</sup> التي فيه الشريفة والـكريمة الدائمة ، وكَلَّ بصرُك وحادَ عن النَّظَرَ إليها ، فأَلْق (٢) [ ١٤٠ ] بصرك على النفس واجْر معها ، ولا تقف ، فتعرف (٥) فضائلها ، فإذا جريت معها فحلِّف (٦٠) بعض ما فيها وأُقبل على بعض ، فإن في النفس أشياء شتى منها العقل والحس ، فالزمُ العقل لأن الحس إنما يعرف الأفراد من الأشياء مثل سقر اطيس و بقراطيس (٧٧) ، فالحس لا يقوى إلا على نيل الأشياء الجزئية فقط ؛ فأما العقل فإنه يعرفك الإنسانالمرسل(٨) ما هو والفَرَس المرسل ما هو ؛ و إنما يعرّ فك ذلك بأنه ينال الأشياء الكلية " بقياس بتوسط المقدمات ؛ فأما هناك في العالم الأعلى فإنه يريك الكليات عياناً لأنها جواهر ثابتة قائمة دائمة ، والجواهر (٩) التي في ذلك العالم العالى الشريف كلها قائمة ثابتة في شيء واحد منها ، و إنما هي قائمة فقط ، والقيام هناك دائم بلا زمان ماض ولا آت ، وذلك أن الآني هناك حاضر والماضي موجود، لأن الأشياء التي هناك دائمة على حال واحدة لا تتغير ولا تستحيل، و إنما هي الحال التي يجب أن تكون عليها فلا تزول (١٠) . وكل واحد من الأشياء التي في ذلك العالم هو عقل وآنية ، والكل منها عقل (١١) وآنية أيضاً ، والعقل والآنية هناك لا يتفرقان ؛ وذلك أن العقل إنما هو عقل لأنه يعقل الآنية ، والآنية إنما هي آنية لأنها تُعْقَلِ مِن العَقَلِ ، والعَلَة التي مِن أُجِلُها يَعْقُلُ العَقَلُ وَتَعْقَلُ الآنيَةِ آنيَةِ أُخْرَى غيرهما ، وهي العلة المبدعة للعقل. والعقل والآنية أُبدِعا معاً ؛ فمن أجل ذلك لا يفارق أحدهما الآحر. غير

<sup>(</sup>١) ح، ط: عرض. (١) ط: تشبه.

<sup>(</sup>٣) ط: والأشياء التي فيها . ص: والأسباب التي فيها .

<sup>(</sup>٤) ط: فكل بصرك وحده عن النظر إليها وألق ... ح: فكل بصرك وحد عن النظر والق ...

 <sup>(</sup>٥) ص: فتقدم .

<sup>(</sup> ٩ ) والجواهر ... الشريف: ناقص في ط.

<sup>(</sup>١٠) ط: تزال . - ص: فلا يزول ذلك واحد من ...

<sup>(</sup>١١) ص: منها غير عقل ...

أنه و إن كان العقـــل والآنية اثنين ، فإنهما عقل وآنية مماً ، وعاقل ومعقول مماً ، لأنه لا يمكن أن يكون العقل عاقلا إن لم تكن الغيرية موجودة ، أى إن لم يكن الشيء الذي هو موجود منه (١) .

فإن كان هذا هكذا ، عُدْنا فقلنا : إن الأوائل إنما هي (٢٠) العقل والآنية والغيرية والهوية . وينبغي أن يضاف إليها الحركة والسكون : أما الحركة فلأن (٢٠) العقل إنما يعقل بحركة ، وأما السكون فلأن العقل (٤) و إن كان يعقل بحركة فإنه لا يتغير ولا يستحيل من حال إلى حال ؛ وأما الغيرية فمن أجل العاقل والمعقول ، فإنه إن رَفَعَ رافع الغيرية من العقل صار واحداً محضاً فيلزم الصمت ولا يعقل [ ٤٠ ب ] شيئاً ، وينبغي أن تكون الأشياء المعقولة مضافة إلى الأشياء العاقلة ؛ وأما الهوية فمن أجل أن العقل عَقلَ المعقول من غير أن يخرج عن حاله ولا يتغير ، بل عَقلَ المعقول وهو هو بعينه في سائر حالاته . وأيضاً فإن الشيء الذي يضم الجواهر العقلية هو الهوية ، والفر قان الذي يَفرُق تلك الجواهر هو الغيرية ، والعقل الذي هو السيّد يوجد في النفس كثيراً ، إذ النفس متصلة به ؛ إلا أن تتعدى حدودها وتريد مفارقتها ، فإذا فارقته كان ذلك هو مدتها وفسادها ؛ فإذا اتصلت به حتى يصيرا كأنهما شيء واحد حييّت بحياة دائمة وسُرَّت سروراً لا نفاد له .

فإن سأل سائل وقال: ومَن صيّر العقل على هذه الحال ومن شرّفه هذا التشريف ؟ قلنا: الذى أبدعه وهو الواحد الحق المجسوط المحيط بجميع الأشياء البسيطة والمركبة الذى هو قبل كل شيء كثير، وهو علة آنية الشيء وكثرته، وهو فاعلُ العدد؛ وليس العدد أول الأشياء كما ظن أناس ، لأن الواحد قبل الاثنين، والاثنين بعد الواحد. وإيما كان الاثنان من الواحد وكانا محدودين وكان الواحد غير محدود لأن الاثنين من الواحد. ونقول إن الاثنين محدود عند عدود عند في الواحد وها في أنفسهما غير محدود ين. فإذا قبل الحدُّ صار عددًا

<sup>(</sup>۱) س: إن لم يكن الذي هو موجود .

<sup>(</sup> ٢ ) هي : ناقصة في ص . ( ٣ ) ط : فإن .

<sup>(</sup>٤) بعد هذا اللفظ وقع نقص طويل ف س (ورقة ١٦٦ ا س ١٣) لا شك أنه إنما وقع فى المخطوطة الأصلية التي عنها نسخت س — ويستمر حتى قوله : الواحد الحق فقط ولا يختلف (ص ١١١ س ٤ من أسفل في نشرة ديتريصي) .

 <sup>(</sup> ٥ ) ح : وأن الواحد .

غير أنه محدود كالجواهر ، أعنى أنه جوهرى ؛ فإن كانهذا هكذا كانت النفس عدداً أيضاً لأن الأشياء الأولى العالية ليست بجثث ولا عظم لها بل هى روحانية وليست من حيّز الجثث والأقدار ، و إن كانت الجثث والأشياء ذوات الأقدار الغليظة أحرى إلى أن يظن الحسُّ أنها الآنيات وليست بآنيات .

والدليل على أن الأشياء العالية الشريفة ليست بجثث ولا ذوات أقدار: الأشياء الجثثية مثل البذور (١) والنبات ، فإن الشيء الشريف الكريم الذي في البذور والنبات (٢) ليس في الرطوبة الظاهرة الواقعة تحت البصر ، لكنه الشيء الخفيُّ الذي لا يقع تحت البصر وهو الكلمة (٦) العقلية < و> العدد الجوهري الذي فيه .

ونقول إن العدد والاثنين الذي [ ١٤١] في ذلك العالم الأعلى إيما هو العقل والكلمات الفواعل المحضة ، غير أن الاثنين ليس يُعَدان إذا نُسبا إلى ذاتهما ؛ وأما العدد الكائن منهما ومن الواحد فإيما هو صورة كل واحد من تلك الأشياء كأن الأشياء كلها تصورت فيه ، أعنى في العقل ، لأن العقل هما الاثنان (٤) ، والعقل يتصور من الواحد بنوع غير النوع الذي يتصور به من ذاته ، وإيما تشبه الصور التي يتصورها العقل من ذاته البصر الكائن بالفعل ، وذلك أن الواحد صُوِّر في (٥) الآنية الأولى المبتدعة فتحرك العقل ليعقل المعقول بالفعل ، وذلك أن الواحد صُوِّر في بصر بالفعل ، وكلاها شيء واحد .

فنريد أن نفحص عن العقل ، وكيف هو ، وكيف ابتدع ، وكيف أبدعه المبدع وصيّره مبصراً دائماً هذه الأشياء وأشباهها مما تضطر النفس أن تعلمها ولا يفوتها منها شيء وتشتاق أيضاً إلى أن تعلم الشيء الذي قد أكثرت فيه الحكاء الأولون القول واضطر بوا فيه ؛ وكيف صار الواحد المحض الذي لاكثرة فيه بنوع من الأنواع علّة إبداع الأشياء من غير أن يخرج من وحدانيته ولا يتكثر ، بل اشتدت وحدانيته عند إبداعه الكثرة لو أضفنا الأشياء كلّها إلى شيء واحد لاكثرة فيه ؛ ولو قلنا ذلك فنحن مطلقون هذه

<sup>(</sup>١) ح: البذر.

<sup>(</sup>٢) ح ، ط: ليست . (٣)

<sup>(</sup>٤) ط: اثنان . (٥) ط: من.

المسئلة ومثبتوها ، غير أنّا نبتدئ فنتضرّع إلى الله تعالى ونسأله العفو والتوفيق لإيضاح ذلك ؛ ولا نسأله بالقول فقط ولا نرفع إليه أيدينا الداثرة فقط ، لكنّا نبتهل إليه بعقولنا ونبسط أنفسنا ونمدّها إليه ونتضرع إليه ونطلبه طلب مُلْجَأ (١) ولا نملُ ، فإنا إذا فعلنا ذلك أنار عقولنا بنوره الساطع ونفي عنا الجهالة التي تعلقت بنا في هذه الأبدان وقو "انا على ما سألناه من المعونة على ذلك . فبهذا النوع فقط نقوى على إطلاق هذه المسئلة وننتهى إلى الواحد الخير الفاضل وحده مفيض الخيرات والفضائل على مَنْ طلبها حقًا .

ونحن مبتدئون وقائلون : من أراد أن يعلم كيف أبدع الواحد الحقُّ الأشياء الكثيرة ُ فَلْيُلْق بصره على <sup>(٢)</sup> الواحد الحق فقط ولْيُخَلِّفْ الأشياءَ <sup>(٣)</sup> كلها خارجاً منه وليرجع إلى [ ٤١ ت ] ذاته وليقِف هناك فإنه يرى بعقله الواحدَ الحقُّ ساكنًا واقفًا عاليًا على الأشياء كلها، العقلية منها والحسية ، ويرى سائر الأشياء كأنها أصنامٌ منبثةٌ وماثلة إليه . فهذا النوع صارت الأشياء تتحرك إليه ، أعنى أنه يكون لكل متحرك شيء ما يتحرك إليه و إلاّ لم يكن متحركا ألبتة ، و إنما يتحرك المتحرك شوقًا إلى الشيء الذي كان منه ، لأنه إنما يريد نَيْلَهُ والتشبُّه به . فمن أجل ذلك رُيْلقي بصره عليــه فيكون ذلك علة حركة ٍ اضطراراً . وينبغى لك أن تنفي عن وهمك كل كون بزمانِ إذا كنت إنما تريد أن تعلم كيف أُبْدِعَتْ الآنيات الحقة الدائمة الشريفة من المبدع الأوَّل لأنها إنما كُوِّنت منه بغير زمان ، و إنما أُبْدِعَتْ إبداعاً وُفعِلَتْ فعلا ، ليس بينها و بين المبدع الفاعل متوسط ألبتة . فكيف يكون كونها بزمان وهي علة الزمان والأكوان الزمانية ونظامُها وشرفها! وعلة الزمان لا تكون تحت الزمان ، بل تكون بنوع أعلى وأرفع كنحو الظلِّ من ذى الظلِّ . وما أكثر العجائب التي (٤) ترى سادة النجوم والأنفس في ذلك العالم الأعلى الذي كونت منه! ولذلك صار ذلك العالم محيطاً بجميع الأشياء التي في هذا العالم. وهذه الصور (٥) في ذلك العالم من أولها إلى آخرها ، إلاّ أنها هناك بنوع آخر أعلى وأرفع. ولستُ أعنى

<sup>(</sup>١) ط: المجار . (٢) هنا آخر النقس في س .

<sup>(</sup>٣) ط: ولا يختلف إلى الأشياء . -- ح: ولا يخلف الأشياء . -- وما أثبتناه في س .

<sup>(</sup>٤) ح: الذي .

به أن الصور الدنية السكائنة في هذا المالم في المغونة هي في ذلك العالم الأعلى أيضًا ، بل الصورة الطبيعية ، أعنى أنه يمكن أن يمكون ما هاهنا هو هناك بنوع أسمر وأشرف .

الصافية نال من حُسْنُها وضوئها على قدر قوته . وكلُّ مَنْ كان هاهنا كان أيضاً عاشقاً للـلك العالم وأسحابه عِشْقَ المشترى ورأى حَشْن ذلك العالم بما فيه من الصورة الحسنة البهية فاستفاد من ذلك الحُسْن واستنار من ذلك النور لأن ذلك العالم الشريف بنبير كلُّ مِّنْ ينظر إليه لأنه أيفيض عليه من حسنه ومن نوره حتى يصيرهم كأنهم هو في الحسن والبهاء. والنور . وكما أن الرجل الذي يرتني موضًّا عاليًا شاعًا ثم يطلع على أرض حراء نبرة و يلتى بصره عليها ويطيل النظر إليها يتعلى. [ ١٤٢ ] من ذلك اللون الأحر الناصم الساطم فيتشبه حينئذ بلون تلك الأرض وبهائها ﴿ كَاذَلَكَ مَّنْ أَلَقِي بِصَرَّهُ عَلَى العَالَمُ الْأَعْلَى وتَظَر إلى ذلك اللون الحسن الدير وأطال نظره إليه أفاده ذلك اللون والحُسْن فَتُشَبُّهُ ﴿ ۖ بِهِ ا وصاركاً نه هو في الحسن والبهاء ؛ غير أن اللون هناك إنما هو حُسْن الصورة ونورها ، بل الصورة هي ما هي حَسَنْ باطنها وظاهرها . وذلك أن اللون الحسن ايس هو غير الصورة (٢٠٠٠) ولا بمحمول عليها ، الحديه لمسا لم يمكن الناظر أن يراها كلُّها : باطنها وظاهرها ، ظن الناظر أن لماهرها هو اللون البير(٩) الحسن فقط . – فأما(٩) الذي تولي تلك الصورة جمالما(٢) وسلك في كليتها فإنه يرى تلك الصورة ألواناً نيرة صافية ساطمة عالية (٧٠ في الحسن والبهاء . إلا أنه حينئذ لا يرى تلك الصورة رديئة منفصلة داخلا وخارجاً ، لبكنه يراها كلُّها بأسرها مماً لنفاذ بصره فيها . وان يقدر الناظر ، إذا كان جسمياً ، أن ينظر إلى تلك الصورة نظراً كلياً في باطنها وظاهرها مماً ، لأنه إنما ينظر إليها وهو خارج منها لأمها واقعةُ ﴿ تحت الحس ؛ - فلالك لا يقدر أحدٌ جسماني أن ينظر إلى (٨) تلك الصورة كُنُه (١) منظرها ،

<sup>(</sup>١) زؤوس Zeus ، النجم المعروف ، ورب الأرباب ."

 <sup>(</sup> ۲ ) ط : لميلدبه .
 ( ۲ ) الواو : ناقصة في ط ،

<sup>( )</sup> ح: النبر -- من: الميز ، ( ) من: وأما ،

<sup>(</sup> ٣ ) کُیدًا بی س ، 🗕 وفی لًا ، ح : بکمالها ،

 <sup>(</sup>٧) س : عاية .

 <sup>(</sup> ٩ ) كنه ... ، تلك الصورة : ناقص في ح .

للعلة التي ذكرناها آنفاً. فإذا أردت أن تنظر إلى تلك الصورة فارجع إلى نفسك وكُنْ كأنك نفس بلا جسم ، ثم انظر إلى تلك الصورة كأنها شيء واحد لا اختلاف فيها. فإنك متى فعلت ذلك رأيت الصور بأسرها رؤية "(١) عقلية وامتلأت من حُسْنها وبهائها.

وكما أنك إذا أردت أن تنظر إلى بعض سادة النجوم فإنما تلقى بصرك عليـــه إلقاء كلياً كأنك تنظر إلى ظاهره وباطنه فتنظر إلى نوره وحسنه بمنظر عال — كذلك فافعل إذا أردت أن تنظر إلى تلك الصورة النيّرَة المضيئة البهيّة . فإنَّكَ إذا قويت أن تراها رؤيةً لا نقصان فيها ولا تفصيل ، قويت أن تنظر إلى حُسنها وبهائها . فإذا لم يقدر أحدُ أن ينظر إلى ذلك الضوء العالى فليُكْتِ بصره على سادة النجوم ليحرص أن يراها رؤية مستقصاة ، فإنه سيرى فيه بعض حُسن ذلك العالم الأعلى لأنه مثال وصنم له . فإذا امتلأ من حُسن ذلك السيد النيِّر صار في الحسن والبهاء كأنه متحدٌ به [٤٢ س] ليكونا كأنهما شيء واحد. و إن بقى على حاله متوحّداً به ولم يفصل ذاته منه ، صار هو السيد النيّر . و إن بقى على حاله منفرداً بذاته وفصل ذاته منه ، لم يكن هو وذلك السيد شيئًا واحداً ، وذلك أنه يكسوه من بهائه وحسنه فيكون كأنه هو في البهاء والحسن . فإذا كان كذلك رأى حينئذ هو والسيد فى ذلك العالم واحداً . وكلما أراد أن يراه قَوِى عليه من أجل اتحاده مع ذلك السيد ومعونة السيد له . فإن هو ترك ذلك السيد بعد إلقاء بصره عليه ونيله من نوره وحسنه ورجع إلى ذاته افترق ذلك التوحُّد وصار اثنين على ماكانا عليه قبل أن يتوحَّدا . غير أنه إذا انتهى الإنسان وصار صافيًا نقيًّا ولم يتدنَّس بأدناس الجسم قَدَر أن يرجع إلى ذلك السيد الذي فارقه فيتوحّد معه دائمًا . غير أن الإنسان يربح في رجوعه ، وذلك أنه يعلم أنه إذا توحَّد مع السيد وكان كالشيء الواحد لم يَخْفَ عليه شيء بما نحته من فناء العالم السفليّ . فـكذلك إذا ألتى المرء الفاضلُ بصرَه على بعض السادة التي في السماء وأطال النظرَ إليها امتلاً من نوره وحُسنه وصار معه كأنه شي؛ واحد وخلَّفَ الحسَّ من ورائه لئلا يرجع إلى العالم الأسفل فيفارق ذلك السيد ويعدَم ذلك الحسن والنظر إلى البهاء الأعلى ، فيلزمه لذلك لزوماً شديداً ، حتى

<sup>(</sup>١) ط: برؤية .

إذا نظر إليه كان معه كأنه شيء واحدُ ليس هو غيره . فإن اشتاق أن ينظر إليه كأنه شيء غيره رفضه وألقاه عنه بعيداً .

فينبغي للمرء الفاصل المشتاق إلى النظر إلى العالم الأعلى إذا صار مع بعض سادة النجوم أن يكون على الصفة التي وصفنا ، وأن يحرص دأيمًا أن يرى العالم الأعلى الذي فوق ذلك السيد الذي هو معه ؛ فإن رؤية ذلك العالم أفضلُ وأعلى من رؤية عالم السياء ؛ ويحرص أن يصير فيه ، فإنه إن صار فيه رجع وقد صار حسنًا بهيًا ساطع اللون ، للنور الذي نال من ثمً ، ولا يقدر أحدُ أن يكون في حيِّز الحس والحيوان وأن يُردَّ عن النظر إليه . فإن أراد أحدُ أن يصير في العالم العقلي فليرَد كأنه شيء واحد معه لا غيره . فإنه إن فعل ذلك دخل فيه وقبل من أنوار ذلك العالم وحُسنه وضوئه ، فيكون [ ١٤٣ ] هو نيرًا مضيئًا حسنًا كأنه ما يكون هو هي ، فيحس عين أن البصر إنما ينال الأشياء الخارجة منه ولا ينالها حتى يكون بحيث ما يكون هو هي شيئًا واحداً . إلا أن البصر يقع على خارج الأشياء العقلية لم ينكُمها حتى يكون هو وهي شيئًا واحداً . إلا أن البصر يقع على خارج الأشياء ، والعقل على باطن الأشياء ، فلذلك يكون توخّده معها بوجوم ، فيكون مع بعضها أشدً وأقوى توحُداً من توحُد الحاس بالمحسوسات .

والبصر ، كما أطال النظر إلى الشيء المحسوس ، أضر به المحسوس حتى يصيّره خارجاً من الحس : أي (١) لا يحس شيئاً . فأما البصر العقلي فيكون خلاف ذلك ، أعنى أنه كما أطال النظر إلى المعقول كان أكثر معرفة وأجدر أن يكون عقلا . وينبغى أن تعلم أن معرفة الحواس تكون بالشرور والآلام أكثر مما تكون بالعلم ، وذلك بأنها تدفع عنها الشرور والآلام الداخلة عليها مثل السقم . فإذا فعلت ذلك لم تثبت معرفتُها لشدة الوجع الذي يعرض منه ، فلذلك لا يعرف الحاس معرفة صحيحة . فأما الصحة فإنها تكون في الحواس كوناً ملائماً لها ، وهي تلتذ بها ، فلذلك تعرفها الحواس معرفة صحيحة ، وذلك أن الصحة ترسُب (٢)

<sup>(</sup>١) ط، ح، ص: أن.

<sup>(</sup>٢) ط: ترتیب فی الجثث وتثبت معها وتلزمها بأنها ملائمة فتتحد بها ، فیعرفها الحاس کمعرفة محسوساته . - ح: وذلك الصحة ترتبت فی الجثث وتلبث معها وتلزمها بأنها ملائمة له فیتحد بها فیعرفها الحاس کمعرفته بمحسوساته . - وما أثبتنا فی س .

في الحس وتثبت معه وتلزمه بأنها ملائمة لهفيتحد بها فيعرفها الحاسُّ لمعرفته بمحسوساته. فأمَّا السُّقْم فغريب من الحس غيرُ ملائم له ، والأشياء الغريبة البعيدة منا لا تحسُّ بها المعرفةُ بل يحس بها حس الوجع . فأما الأشياء الذاتية (١) الملائمة لنا ، فإنا نحس بها بحس المعرفة لا بحس الوجع . فإذا كنّا على هذه الحال عرفنا الأشياء الحسية الذاتية (٢) التي فينا معرفة حيحة بالحس ، ولا تنال منها الأشياء العقلية نيلا صحيحاً . فإن كان هذا على ما وصفنا ، كان الحس إنما يعلم الآثار الملائمة له ويجهل الآثار الغريبة لما يدخل عليه من الألم ، و إن كانت من جنسه . فبالحرى أن يجهل الأشياء العقلية ، فإنها غريبة بعيدة عنا جداً . فلذلك إذا أردنا أننذكر شيئًا عقليًا بَائنًا (٣) من الهيولي اشتد ذلك (١) علينا وظننّا أنا (٥) لا ندركه (٢)، وذلك < أننا > إنما ننظر الأثر (٧) العارض من الحس ، فإن الحس يقول إنى لم أرّ الشيء العقليّ ، وقد صَـدَق أنه لم يَرَه ولا يرى شيئاً من العقليات (^ أبداً . فالشيء الذي يقرُّ بالعقليات هو العقل ، فإنه إن أنكر الأشياء العقلية أنكر ذاته أيضاً ؛ وذلك أن العقل إذا ما صيَّر نفسَه جسما وأخرجها من حيّز المعقول (٩) وأراد أن يرى العقليات (١٠) ببصر الأجسام لم (١١) يمكنه أن ينظر إلى العالم العقليّ . وقد قلنا كيف يقدر أن يرى الأشياء العقلية ، وكيف لا يقدر أن يراها ، وهو أنه إذا صيّر نفسه غير العقلية لم يمكنه أن يراها ؛ و إذا صيّر نفسه منها رآها وعرفها معرفة صحيحة .

فإن قال قائل : فإذا رأى العقلُ العالمَ وعرفه ، فما الذى يخبرنا عنه ؟ فنقول إنه يخبرنا أنه رأى فعلَ البارى الأول وهو العالم العقليّ الذى هو علته ، وأن ذلك العالم فيه جميع

<sup>(</sup>١) كذا في ح ، ص . - وفي ط : الدانية .

<sup>(</sup>٢) ط: الدانية . (٣) ح: نائباً .

<sup>.</sup> أن . (ه) س : أن . (٤) من أن .

<sup>(</sup>٦) ط، ح: ندركه فلذلك نفكر وننظر فى الأمور العقلية [٣٣ ب] إلا أن الأثر العارض. — وما أثبتنا فى س.

<sup>(</sup>٩) ص: العقول . (١٠) ص: العقلية .

<sup>(</sup>۱۱) ط: فلم . — ص: ولم يقدر أن يبصر العالم العقلي وأن يرى العقلية . وقد قلناكيف لا يقدر العقل أن يرى العقلية وكيف يقدر أن يراها وهو أنا إذا صبر نفسه ...

الأشياء بلا نَصَب ولا تَعَب ولا جد يدخل عليه ، وأنه يلتذُ بالأشياء التي تولدت منه فيمسكها عنده ليفرح بنور و بحسن الأشياء التي ولدها . غير أن المشترى وحده أول مَنْ ظهر خارجًا من ذلك العالم ، وهو صنم لبعض الأشياء التي في ذلك العالم ، ولم يخرج المشترى من ذلك العالم باطلاً ، و إنما خرج ليكون به عالم آخر حَسَنْ نيّر واقع تحت الكون لأنه صنم ومثالُ لذلك الحسن . وليس من الواجب أن يكون مثال حسنٍ أو صنم حسن ؟ ولا الحُسْن المحص ولا الجوهم الحسن بموجودين ، وذلك أن الصنم يتشبه بالشيء المتقدّم الذى هو صنم منه أنه . وفي هذا العالم حياة وجوهر وحُسْن ، لأنه صنم العالم السماوي ؛ وهو دَأَتُم أَيضًا بِالْكُونِ مَا دَامَ مِثَالُهِ قَائُمًا ، وذلك أن كل طبيعة هي مثالٌ وصنم لما فوقها وتدوم ما دام الشيء الذي هي صنم له باقياً . ولهـــذه العلة أخطأ من قال إن العالم العقلي يفسد ويبيد ، وذلك أن مبدعه ثابت قائم لا يبيد ولا يزول . فإذا كان مبدع العقل على هذه الحال ، لم يفترق ولا يفسد العقلُ ، بل يبقى بقاء دائمًا ؛ إلاَّ أن يردُّه إلى الحال الأولى، أعنى أن يبيده . وهذا غير ممكن : لأنه إنما أبدعَ المبدع الأوَّلُ العقلَ بلاروية وفكر ، بل بنوع آخر من الإبداع ، وذلك أنه أبدعه بأنه نور . فما دام ذلك النور مطلاًّ<sup>(١)</sup> [ ١٤٤ ] عليه (٢) فإنه يبقى ويدوم ولا يفنى . والنور الأول الذي هو أُنَّ (٣) فقط دائم لم يزل ولا يزال. و إنما استعملنا هـذه الأسماء في ذلك النور الأول لما اضطررنا أت تجعلها دلالة.

ونرجع (٢) ونقول: إن (٥) الأنَّ الأول هو النور الأول وهو (٦) نور الأنوار ، لا نهاية له ولا ينفد ، ولا يزال ينير ويضىء العالم العقلى دأمًا . فلذلك صار العالم العقلى (٧) لا ينفد ولا يبيد . ولما صار هذا العالم العقلى دأمًا ، صيّر فَرْعَه رئيسًا (٨) على هذا العالم ، وأعنى (٩)

<sup>(</sup>١) ط: مظلا. ح: مظامًا . . (٢) ح، ص: عليها فإنها ...

<sup>(</sup>٣) = ٥٥ = وجود – ط: أَنَى.

<sup>(</sup>٦) الواو : غير موجودة في ط . (٧) ط : العقل .

<sup>(</sup> ٨ ) طُ: ضير فرعةً ونشأ هذا العالم . - ح: صير فرعه ونشأ هذا العالم .

<sup>(</sup> ٩ ) وأعنى بالفرع العالم السماوي : ناقص في ص — أو لعله زيادة في ح ، ط الخ .

بالفرع العالم الساوى ، ولا سيا سادة ذلك العالم ، فإنه لو لم يكن بملائم (١) لذلك العالم لم يدبر هذا العالم . فإن ترك طلب النور الذى فوقه ، فيشتغل بتدبير هذا العالم ، لم يتيسر له ، فصار مدبر العالم العقلى النور الأول ، ومدبر العالم الساوى العالم العقلى ، ومدبر العالم الحسى العالم السماوى . وهد الذى يمدُّها بقوة العالم السماوى . وهو الذى يمدُّها بقوة التدبير والسياسة .

فأما العالم العقلى فيدبّره الأن الأول ، وهو المبدع الأول . ومدبّر العالم الساوى العالم العقلى ، إلا أن المبدع الأول عظيم القوة لا يتناهى غاية في الحسن ، فلذلك صار العالم العقلى حسناً غاية الحسن ، وهو الذى أنار من الضياء حُسْناً ونوراً ، ثم صارت النفس حسنة ، غير أن العقل أحسن منها ، لأن النفس إنما هى صنم ؛ إلا أنها إذا ألقت بصرها على العالم العقلى ازدادت حُسناً . ونحن مثبتون قولنا وقائلون إن نفس العالم السماوى حسنة فائضة حُسنها على الزُّهرة ، والزُّهرة تفيض حسنها على هذا العالم الحسيّ . و إلا ، فمن أين هذا الحسن ؟! فإنه لا يمكن أن يكون هذا الحسن من الدم وسأتر الأخلاط ، كا قلنا فيا سلف . فالنفس فإنه لا يمكن أن يكون هذا الحسن من الدم وسأتر الأخلاط ، كا قلنا فيا سلف . فالنفس دائمة الحسن ما دامت تلقى بصرَها على العقل ، فإنها حينئذ تستفيد منه الحسن . فإذا جازت ببصرها عنه نقص نورُها . وكذلك نحن نكون حساناً تاثين ، ما دمنا نرى أنفسنا ونعرفها ونبق على طبيعتها . و إذا لم نر أنفسنا ولم نعرفها وانتقلنا إلى طبيعة الحس ، صِرْ نا قباحاً .

فقد بان وصح — من الحجج التي ذكرنا — حُسنُ العالم العقلي ، بقول مستقصى ؛ على قدر قوَّ تنا ومبلغ طاقتنا .

والحمد للمستحق الحمد<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) س: ملاعًا .

# [ ٤٤ <sup>-</sup> ] بسم الله الرحمن الرحيم الميمر الت**ا**سع

### من كتاب أثولوجيا

#### في النفس الناطقة وأنها لا تموت(١)

إنا تريد أن نعلم: هل الإنسان بأسره كله واقع تحت الفساد والفناء؟ أم بعضه يبيد (٢) ويفنى ويفسد ، و بعضه يبقى ويدوم ؟ وهذا البعض: هو ما هو ؟ فمن أراد أن يعلم ذلك علماً صحيحاً فليفحص (٣) فحصاً طبيعياً كا نحن واصفون . فنقول : إن الإنسان ليس هو شيئاً مبسوطاً ساذجاً ، لكنة مركب من نفس وجسم ، والنفس عير الجسم . والجسم (١) إما أن يكون بمنزلة آلة النفس ، و إما أن يكون متصلاً بها بنوع آخر من الأنواع . غير أنه بأى نوع الاتصال كان (٥) ، فإنه ينقسم الإنسان بقسمين وهما (١) نفس وجسم . ولكل واحد من هذين القسمين طبيعة غير طبيعة الآخر ، والجسم مركب غير مبسوط ، والمركب قد ينحل ويتفرق إلى الأشياء التي تركب منها ، فالجسم إذن يتفرق وينحل ولا يبقى . وقد يشهد العيان بذلك ، وذلك لأن البصر يرى كيف يذبل (٧) وينحل ويفسد بأنواع كثيرة من الفساد ، ويرى كيف يُفسد بعض الأجسام بعضا ، وكيف يستحيل بعضها إلى بعض ، ولا سيا إذا لم تكن النفس الشريفة الكريمة الحية موجودة فيها ، أعنى في الأجسام . وذلك أنه إذا بتى الجرم وحيداً وليست فيه النفس الشريفة لم يقدر فيها ، أعنى في الأجسام . وذلك أنه إذا بتى الجرم وحيداً وليست فيه النفس الشريفة لم يقدر

<sup>(</sup>١) ص: في النفس وأنها لا تموت . بسم الله الرحمن الرحيم . إنا نريد ...

<sup>(</sup> ٢ ) ط: يبدو . — يفني : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٣) ط: فليتفحص . - فحصاً : ناقصة في ح .

<sup>(</sup>٤) ط: إنما أما أن ...

<sup>(</sup> ه ) ط: كأنه ينقسم ... ح: ينقسم الانقسام بقسمين . - ص: الاتصال فإنما بنقسم الإنسان قسمين في نفس وجسم .

 <sup>(</sup>٦) ح: وهو.
 (٧) ط، ح: يزيل — وما أثبتنا في س.

على البقاء ولا أن يكون واحداً متصلا لأنه ينحل ويتفرَّق فى الصورة والهيولى ، وإنما يتفرَّق في الصورة والهيولى ، وإنما يتفرَّق فيهما لأنه منهما مركب . وإنما ينحل الجسم ويتفرَّق ولا يبقى متصلا على حالة واحدة لمفارقة النفس ، لأن النفس هى التى ركّبته من الهيولى والصورة ؛ فإذا فارقته لم يلبث أن يتفرق إلى الأشياء التى رُكِّب منها .

ونقول إن الأجسام أجزاء بأنها أجسام . فمن أجل ذلك انقسمت وتركبت وتجزآت أجزاء صغاراً . وهذا نوع من أنواع فسادها . فإن كان هذا على ما وصفنا ، وكان الجسم جزءاً من أجزاء الإنسان ، وكان واقعاً تحت الفساد ، فلا محالة أن الإنسان كلّه بأسره ليس بواقع تحت الفساد ، بل إنما يقع تحت الفساد جزء من أجزائه فقط . والجزء الواقع تحت الفساد هو [ 80 ] الآلة . وإنما صارت الآلة تفسد ولا تبقى ، لأن الآلة إنما تراد لحاجة ما ، والحاجة إنما تكون زماناً ؛ وفي طبيعة الآلة أن تفسد ولا تبقى ، وذلك لأن صاحب الحاجة الذي يستعمل الآلة لحاجة ما إذا فرغ من حاجته التي من أجلها استعمل الآلة رفض الآلة وتركها . فإذا رفضها ولم يتعهدها ، فسدت ولم تَبْق على حالتها .

فأما النفس فإنها ثابتة قائمة على حالة واحدة لا تفسد ولا تبيد، وبها صار الإنسان هو ما هو ، وهو الشيء الحقالذي لاكذب فيه إذا أضيف إلى الجسم عاهو، وهو الشيء الحقالذي لاكذب فيه إذا أضيف إلى الجسم كاجة الصورة إلى الهيولى ، وكحاجة الصانع إلى الآلات . فالإنسان إذن هو النفس ، لأنه بالنفس يكون هو ما هو ، وبها صار ثابتاً دائماً ، وبالجسم صار فانياً فاسداً ، وذلك لأن كل جرم مركب ، وكل مركب واقع تحت الانحلال والفساد ، فكل (١) جسم إذًا منحل واقع تحت الفساد ، فكل (١) جسم إذًا منحل واقع تحت الفساد .

فإن قال قائل: فإن النفس واقعة تحت الفساد أيضاً لأنها جسم من الأجسام ، غير أنها جسم لطيف رقيق — تُولْنا له: ينبغى أن نفحص عن ذلك ونعلم: هل النفس جسم من الأجسام فلا محالة أنها تتفرق وتنحل . أم ليست بجسم ؟ فنقول: إن كانت النفس جسماً من الأجسام فلا محالة أنها تتفرق وتنحل . فإلى أى الأشياء تنحل ؟ — فإنه كان ذلك مما ينبغى أن نعلمه ، فنقول: إن كانت الحياة حاضرة النفس اضطراراً لا تفارقها ولا تباينها ، وكانت النفس جسماً ، فلا محالة أن لكل

<sup>(</sup>١) ط: وكل.

جسم من الأجسام حياة لا تفارقه بأن تكون دائماً معه . فإن كان هذا هكذا رجعنا فقلنا : إن كانت النفس جسماً ، وكان الجسم مركباً ، فإنه لا محالة من أن تكون النفس مركباً : فإنه لا محالة من أن تكون النفس مركباً ، فإنه لا محالة من جرمين ، وإما من أجرام كثيرة ، وأن يكون لكل جرم منها حياة فريزية لا تفارقه ؛ وإمّا أن تكون لبعضها حياة فريزية ولا حياة لبعضها ، وإما أن لا تكون الشيء منها حياة فريزية فذلك الجسم هو النفس حقاً . فنسأل عن ذلك الجسم أيضاً فنقول : هل هو مركب من أجسام كثيرة يكون ونصفاه بها آنفاً ، وهكذا إلى ما لا نهاية ، وما لا نهاية له فليس بمعلوم مفهوم .

فإن قال قائل: إن النفس جسم مركب من الأجسام الأولى المبسوطة التي أيس من ورائها جسم آخر [ 20 س] فلا يلزمنا أن نقول إن الأجسام مركبة من أجسام ، وتلك الأجسام من أجسام أخر وهكذا إلى ما لا نباية له ، لأنا قد جعلنا الأجسام الأولى ليس من ورائها أجسام أخر — قلنا: إن كانت النفس جسماً ما ، وذلك الجسم مركب من الأجسام الأولى ، والأجسام الأولى ذوات حياة دائمة غير مفارقة — فأئ الأجسام ذو حياة دائمة غير مفارقة ؟ فإنه (١) لا يستطيع قائل أن يقول إنه النار والهواء والأرض والماء ، لأن هذه ليست ذوات النفس . — قلنا : إن أ لفييت (٢) الأجرام المبسوطة ذوات النفس حية ، فالحياة في تلك الأنفس (٣) عرضية وليست بغريزية . وذلك (١) أنها لو كانت غريزية فيها لما استحالت ولا تغيرت ، كا أن الأجرام السماوية (١) لا تتغير ولا تستحيل لأنها ذوات أنفس حية ليست بمستفادة (١) من شيء آخر (٧) بل هي التي تفيد سائر الأجرام الحياة . فنقول : إنه ليس (٨) من وراء هذه الأجرام المبسوطة أجرام أخر أشد منها انبساطاً

<sup>(</sup>١) ط: فان .

<sup>(</sup> ٢ ) بالقاف المثناة في ط . ( ٣ ) ص : عرضية . ط ، ح : عرض .

 <sup>(</sup>٤) ط: فذلك .

<sup>(</sup>٦) ط: يمستفيدة . (٧) آخر : ناقصة في ط.

<sup>(</sup> ٨ ) ط ، ح : إنها ليست .

وهى اسطقسات هذه الأجرام ، إفإنهم لم يذكروا أنها ذوات النفس ولا أنها لها (١٠ حياة . فإن كانت الأجرام الأولى المبسوطة لا أنفس لها ولا حياة ، فكيف يمكن أن يكون الجرم المركب منها ذا نفس وحياة ؟ وهذا ممتنع (٢٠ محال أن تكون الإجرام التي لانفس لها ولا حياة إذا اجتمعت واختلطت حدثت منها حياة ، كما يحدث من العقل الأشياء العقلية .

فإن قال قائل: إن الأجرام الأولى المبسوطة ليست بذوات أنفس ولا حياة ، وإنما تكون ذوات أنفس وحياة إذا امتزج بعضُها ببعض ونفذ بعضُها في بعض — قلنا : إن كان المزاج هو علةً تكون (٣) بها الأجسام ذوات أنفس وحياة ، فلا محالة أن المزاج (١) علة ما ، وهي التي تمزج بعض الأجرام ببعض وتنفذ قوة بعضها في بعض . فإن كان امتزاج الأجرام بعضها في بعض (٥) لا يكون إلا لعلة ما ، فتلك العلة هي إمكان بقاء (١) النفس . ونقول : لو كان امتزاج الأجرام بعضها ببعض علةً تصيِّر الأجرام ذوات أنفس وحياة ، لما أَ لْنِي (٢) جرم ذو نفس إلا الأجرام [ ١٤٦] المركبة فقط. وليس ذلك كذلك ، بل الأجرام المبسوطة كلها ذوات أنفس وحياة ، وليس يوجد جرم من الأجرام في العالم ، م كباً كان أو مبسوطاً ، إلا وهو ذو نفس وحياة . و إنما صار ذلك كذلك ، لأن الكلمة الفاعلة النفسانية هي مصورة هيولي الأجرام . ولما صورت الهيولي ، فعلت منها الجسم . والدليل على ذلك أنه لا تكون كُلُّهُ فَعَالَةً في هـذا العالم إلا من تلقاء النفس. وذلك أن النفس لما صـورَتْ الهيولي وأحدثت منها الأجسام المبسوطة أفادتها كلةً فعالة طبيعية ؟ والكلمة الطبيعية الفاعلة إنما هي من قِبَل النفس . وليس جرم من الأجرام — مبسوطاً كان أو مركبًا - إلا وفيه كلة فعالة . فليس إذن جرم من الأجرام ، مبسوطًا أو مركبًا ، إلا وهو ذو نفس وحياة .

<sup>(</sup>١) أنها لها: ناقصة في ص . (٢) ط: ممنوع .

<sup>(</sup>٣) ط: علة أن يكون به الأجسام. ح: علة أن يكون بها الأجسام.

<sup>(</sup>٤) ح ، ط: للمزاج علة ما التي تمزج ...

<sup>(</sup> ه ) بعضها في بعض : ناقصة في س .

<sup>(</sup>٦) بقاء: ناقصة في ص - إمكان: في ص: مكان.

<sup>(</sup>٧) ط: ألقي.

فإن قال قائل: ليس الأمر كذلك، وليست الأجرام المبسوطة ذوات أنفس ولا حياة، بل الأجرام التي لا ينقسم بعضها إلى بعض إذا اتصلت واتحدت حدث عن اتصالها واتحادها النفس — قلنا: هذا باطل غير ممكن ؛ وذلك لأن الأجرام التي لا تنقسم كلها على حالة واحدة وهيئة واحدة ، أعنى أن ليس منها جرم يحس بأثر من الآثار ولا يقبله . فإن كانت هذه الأجرام لا تحس بالآثار ولا تقبلها ، فكيف يمكن أن يتصل بعضها ببعض أو يتحد، والاتصال والاتحاد أثر من الآثار الواقعة على الأجسام التي تتجزأ ؟! والنفس أيضاً تحس الآثار الواقعة على الشيء المنفصل ، وتحس الآثار الواقعة على الشيء المنفصل ، وتحس الآثار الواقعة على الجسم . وقلنا إنه لا يحدث من اتصال الأجرام التي تتجزأ جُثّة (١) ألبقة ، فكيف المواقعة على المبسوط مركب من هيولى وصورة . ولا يمكن لقائل أن يقول إن الجرم ذو نفس من أن يكولى وصورة . ولا يمكن لقائل أن يقول إن الجرم ذو نفس من قبل الميولى لا كيفية لها ؛ و إنما يكون الجرم ذا نفس وحياة من تلقاء المبصرة ، لأن الجيولى بالنفس يكون ذا طقس (٢) وشرح ، والطقس (٣) والشرح من حيّز النفس لأنه لابد للنفس من أن يكون بها (٤) طقس .

فإن كان هذا هكذا سألنا<sup>(ه)</sup>: ما هذه الصورة ؟ فإن [ ٤٦ ب ] قالوا إنها جوهم ما ، قلنا : إنكم دللتمونا على أحد جزئى المركب ، ولم تَدُلُّونا على المركب كله بأسره ، فيكون أحد جزئى الجسم هو النفس ، فيبطل إذًا قولكم إن اتصال الأجرام إنما هو (٢) علة لحياة الأجرام (٧) واجتماع بعضها إلى بعض . فإن قالوا إن الصورة إنما هي أثر الهيولي وليست (٨) بجوهر ، فن هذا الأثر حدثت النفس والحياة في الهيولي — قلنا : بَطَلَ قولكم ، وذلك أن الهيولي ليس تقدر أن تصور نفسها ولا أن تحدث النفس من ذاتها . فإن كانت الهيولي

<sup>(</sup>١) ط:حية.

au ترتیب، نظام au ترتیب، نظام .

τάξις = (τ)

<sup>(</sup> ٥ ) ح: من (٦ ) س: إنما هو كله بحياة الأجرام ...

<sup>(</sup>٧) إنما هو علة لحياة الأجرام: ناقصة في ح.

<sup>(</sup> ٨ ) ط ، ح ، ص الخ : وليس .

لا تصور نفسها ولا تحدث النفس من ذاتها ، فلا محالة أن الذي يصور الهيولي آخرٌ غيرها وهو الذي جعلها ذات جثة ونفس وحياة وجعل سائر الأجرام أيضاً ، وهو شيء خارج من كل طبيعة جرمية هيولانية . ونقول : إنه لا يمكن أن يكون جرم من الأجرام ثابتا قائمًا ، مبسوطًا كان أو مركبًا ، إذا كانت القوة النفسانية غير موجودة فيه . وذلك لأن في طبيعة الجرم السيلان والفناء . فلوكان العالم كله جرماً لا نفس فيه ولا حياة له ، لبادت الأشياء وهلكت . وكذلك أيضاً لوكان بعض الأجرام هو النفس ، وكانت النفس جرمية كما ظن أناس ، لنالها ما نال سائر الأجرام التي لا نفس لها ولا حياة لأن الأجرام كلها ، بأنها<sup>(١)</sup> أجرام ، إنما هي من هيولي واحدة . فإن كانت الأجرام هيولانية ، وكانت النفس جرماً من الأجرام ، فلا محالة أن الأجرام والأنفس تنتقض (٢) وتنحل وتصير إلى الهيولى ، لأن هيولى الأجرام كلها واحدة منها رُكّبت و إليها تنحلّ . و إن كان هذا هكذا وكانت النفس جرماً من خِير<sup>(٣)</sup> الأجرام كانت منتقضة سيالة لا محالة ، لأنها تسـيل سيلان الأجرام وتنتقض إلى الهيولى . فإذا انتقضت الأجرام كلها وقف (١) الكون لأنه تَصِير الأشياء كلها إلى الهيولى . فإذا رُدت الأشياء كلها إلى الهيولى ولم يكن للهيولى مصوِّر يصورها وهو علتها ، بَطَلَ الكون. فإذا بطل الكون بطل هذا العالم أيضاً ، إذا كان جرمياً محضاً . وهذا محال ، لأنه لا يبطل العالم بأسره البُطلان كله .

فإن قال قائل: إنا لا نجعل العالم بأسره جرما فقط، لكنا نجعله ذا نفس وحياة بالاسم فقط — قلنا: أما الاسم فلا عبرَة ، فأما المعنى فإنكم قد نفيتم عنه (٥) النفس والحياة [١٤٧] وذلك أنكم قد جعلتم النفس من خير (٢) الأجرام . فإن كانت النفس جرماً ما ، وكان كل جرم منتقضاً سيالا واقعاً تحت الفساد ، فلا محالة أن النفس تنتقض وتنحل وتفسد أيصاً ، فيكون العالم كله واقعاً تحت الفساد ، وهذا محال كما بينا ذلك مراراً . فكيف يكن فيكون العالم كله واقعاً تحت الفساد ، وهذا محال كما بينا ذلك مراراً . فكيف يكن

<sup>(</sup>۱) بأنها = eu tant que بوصفها .

<sup>(</sup>٢) بالصاد المهمله في ط . — وفي ح : تنفض ( بالفاء والضاد المعجمة ) .

<sup>(</sup>٣) بكسر الخاء المعجمة بعدها ياء ثم راء مهملة : طبيعة ، أصل ، هيئة . — وف ط : حيز ( بالحاء المهملة والياء المشددة والزاى ) . وفى ص : من غير الاجرام أم كانت .

<sup>(</sup>٤) ط: لا وقف. (٥) ط: عن.

<sup>(</sup>٦) ط:حير.

أن تكون النفس جرما لطيفاً ، وكل جرم سيال ، غليظاً كان أم لطيفاً ، كالهواء والريح ، فإنه لا يكون جرم من الأجرام ألطف ولا أرق منهما ، وليس فى الأجرام المبسوطة والمركبة جرم هو أكثر سيلاناً منهما ولا أسرع انفشاشاً . وليس ينبغى للنفس أن تكون على هذه الحال ، و إلا كانت أرذل وأدنى من الأجرام الغليظة الجاسية (١) . وليست كذلك ، بل النفس أشرف وأفضل من كل جرم ، غليظاً كان أم لطيفاً ، كشرف العلة وفضلها على معلولها (٢) .

ونقول: إن كل جرم ، غليظا كان أم لطيفاً ، فإنه ليس بعلّة لوحدانيته ولاتصاله ، بل النفس هي علّة اتصال الجرم ووحدانيته ، لأن الوحدانية مستفادة في الجرم من النفس وكيف يمكن أن يكون الجرم علة وحدانيته ، ومن شأنه التقطُّع والتفرُّق! فلولا أن النفس تلزمه لتفرّق ، ولم يثبت على حالة واحدة ألبتة . فكيف يمكن أن يكون الهواء والريح نفسانيين وها سيالان ينفشان و يتفرّقان سريعاً ؟! والذي لا يقوى على لزوم نفسه وضبطها فبالحرى أن لا يقوى على لزوم غيره . وكيف يمكن أن يكون الهواء نفس هذا العالم وروحه وهو محتاج إلى طقس (٢) وشرح ؟!

ونقول: إن هذا العالم لا يجرى بالبخت والانفاق، بل إيما يجرى بكلمة نفسانية عقلية بغاية الحزم والتدبير. فإن كان هذا هكذا، قلنا إن النفس العقلية هي القيّمة على هذا العالم؛ والأشياء الجرمية إنما هي بمنزلة جزء لها، وهي التي تلزم هذا العالم بالهيئة التي عليه، كا تلزم أجرام الحيوان فإنها ما دامت النفس فيها فهي باقية ثابتة، فإذا فارقتها لم تثبت ولم تثبق بل تفسد وتهلك. فكذلك العالم كله، ما دامت النفس فيه، باقي دائم؛ فإن فارقته، هلك ولم يبق على حالة واحدة. وقد شهد لنا على [ ٤٧ س ] ذلك الجرميون، لأن الحق يضطره إلى الإقرار بذلك وتضطره الأشياء إلى أن يعلموا أنه ينبغي أن يكون، قبل الأجرام كلها: المبسوطة والمركبة، شيء آخر وهو النفس. غير أنهم خالفوا الحق بأن جعلوا النفس ريحاً روحانية وناراً روحانية. وإنما وصفوا النفس بهذه الصفة لأنهم رأوا أنه ليس

<sup>(</sup>١) الجاسية = القاسية ، الصلبة . — وفي ط: الحاسية (بالحاء المهملة ، والسين والياء المفددتين ) .

 $aulpha\xi\iota\varsigma = \omega$  (  $\Upsilon$  ) dahe (  $\Upsilon$  )

يمكن أن تكون القوة الشريفة الكريمة دون النار أو الريح ، وظنوا أنه لابد للنفس من أن يكون لها مكان تثبت فيه . فلما ظنوا ذلك جعلوا مكانها الريح والنار لأنهما أرق وألطف من سائر الأجرام . وقد كان من الواجب أن يقولوا إن الأجرام هي التي تحرص على طلب المكان فيها وتثبت في قوى النفس ، والنفس هي مكان الأجرام ، وفيها ثباتها ودوامها ، لا الأجرام مكان النفس ، لأن النفس علّة والجرم معلول ، والعلة قد تكتني بنفسها ولا تحتاج في ثباتها وقوامها إلى المعلول ، والمعلول يحتاج إلى العلة لأنه لا ثبات له ولا قوام إلا بها — أي بالعلة .

ونقول: إنهم إذا سئلوا عن النفس فقالوا إنها جرم ، ثم وردت عليهم المسائل التي لاملجاً لهم منها ، ولم يقدروا على أن يثبتوا أنها في الأجرام المعروفة — التجأوا حينئذ (١) إلى الشيء الجهول الذي قد أكثروا فيه القول وكروه ، فاضطروا إلى أن يجعلوها جرماً غير هذه الأجرام المعروفة ، إلا أنه بزعهم جرم قوى فعال وسموه روحاً . فنرد عليهم ونقول: إنا قد وجدنا أرواحاً كثيرة لا أنفس لها ؛ فإن كان هذا هكذا ، فكيف يمكن أن تكون النفس روحاً من الأرواح لما لا نفس له! فإن قالوا: إن (٢) الروح التي في هيئة ما هي النفس سألناهم عن هذه الهيئة ما هي ، فإنه لا محالة من أن تكون الهيئة هي الروح بعينها ، أو أن تكون كيفية فيها . فإن كانت هي الروح لزمهم قولنا الأول : إنا قد نجد أرواحاً ليست بذات النفس . و إن كانت الهيئة كيفية الروح كان الروح مركباً غير مبسوط ، فلا يكون بينها وبين الأجرام فرق ألبتة .

ونقول: إن الهيئة محمولة ، والمحمول فرع واحد من الأشياء المحمولة وليست بحاملة . فإن كانت الهيئة محمولة والمحمول [15] لا هيولى له إنما يكون في حامل والحامِلُ جرم — فإن كان هذا هكذا ، وكانت الهيئة لا هيولى لها ، وكانت الروح جرمية ، كانت النفس من كبة من جرم من الأجرام ، لا غليظاً ولا لطيفا . وتحقيق ذلك ما نحن ذا كرون : وذلك أن كل جرم إما أن يكون حاراً أو بارداً ، وإما أن يكون جاسياً أو ليناً ، وإما أن يكون كون عاراً أو بارداً ، وإما أن يكون جاسياً أو ليناً ، وإما أن يكون

<sup>(</sup>١) حينئذ: ناقصة في ط.

<sup>(</sup> ٢ ) ح : فإن قال قائل : إن الروح التي في هيئتها هي النفس .

رطباً أو يابساً ، وإما أن يكون أسود أو أبيض ، وإما أن يكون في بعض سائر الكيفيات الشبيهة بالكيفيات التي ذكرنا . فإن كان الجسم حارًا فقط سخّن ، وإن كان بارداً برّد، وإن كان خفيفاً خفف ، وإن كان ثقيلا ثقل ، وإن كان أسود سوّد ، وإن كان أبيض بيض . وليس من شأن البارد أن يُسخِّن ، ولا من شأن الحارّ أن يبرّد . فإن كانت الأجرام كلها على هذه الحال ولم يفعل الجرم بما فيه إلا فعلا واحداً فقط ، ثم وجدنا شيئاً آخر يفعل أعيل كثيرة ، علمنا أن جوهر هذا الشيء غير جوهر الأجرام وأنه خارج من كل جوهر جرى ، لا يرد ذلك أحد ولا ينكره .

باب

### من (١) النوادر

ونقول: إن من (٢) الدليل على النفس أنها (٣) تكون في هذا العالم ببعض قواها وتكون في العالم العقلى بسائر قواها — العدل والصلاح وسائر الفضائل. وذلك أن النفس إذا فكرت في العدل والصلاح ثم فحصت (٤) عن الشيء: هل هو عدل أم صلاح أم ليس ذلك كذلك — فلا محالة أن في العقل من العدل والصلاح ما فيه تفكر النفس وعنه تفحص . و إلا فلم فكرت النفس في شيء ليس بموجود و فحصت عنه ؟! فإن كان هذا هكذا قلنا إن العدل والصلاح وسائر الفضائل موجودة ، فكرت النفس فيها أو لم تفكر . و إنما هي موجودة في العقل بنوع أعلى وأرفع بما في النفس . وذلك أن العقل هو الذي يفيد النفس العدل والصلاح وسائر الفضائل . وليست الفضائل في النفس المفكرة دائماً ، يفيد النفس العدل والصلاح وسائر الفضائل . وليست الفضائل في النفس المفكرة دائماً ، بل ربما كانت فيها موجودة لما فكرت فيها ؛ وذلك أن النفس إذا ألقت بصرها على العقل المقل من أنواع الفضائل بقدر إلقاء بصرها إليه . فإذا أدامت النظر إلى العقل استفادت منه الفضائل الشريفة . و إن غفلت (٢) والتفت الى الحس [ ٤٨ ع ) واشتغلت

<sup>(</sup>١) ط، ح: في . (٢) من: ناقصة في ص .

<sup>(</sup>٣) س، ح: وأنها . (٤) ح: محضت .

<sup>(</sup> ٥ ) ط: تفكرت . ( ٦ ) ح: وان علمت التفتت ...

به لم يُفِضْ عليها العقلُ شيئًا من الفضائل وصارت كبعض الأشياء الحسيّة الدنيّة. فإذا فكرت في بعض الفضائل واشتاقت إلى اقتباسه (١) نظرت إلى العقل فيفيض عليها العقلُ عند ذلك الفضيلة . وأما العقل فإن الفضائل فيه جميعاً دائمًا ، لا حيناً موجودة وحيناً غير موجودة ، بل فيه أبداً . و إن كانت دائمة فيه فإنها مستفادة ، من أجل أن العقل إنما يفيدها من الحلّة الأولى . و إنما صارت الفضائل في العقل دائماً ، لأن العقل لا يفتر (٢) عن النظر إلى العلّة الأولى ولا يشغله عن ذلك شاغل ؛ والفضائل فيه دائمة من العلّة الأولى بلا توسط في العلق بالإحكام ، وهي صوابُ لا خطأ فيها ، لأنها تصير فيه من العلّة الأولى بلا توسط والعقلُ بلزمها على حسب ما يرد عليه من العلو .

وأما<sup>(٥)</sup> العلة الأولى فإن الفضائل فيها بنوع علّه ، إلا أنها بمزلة الوعاء للفضائل ، بل كلّها<sup>(٢)</sup> آنية هي الفضائل كلها ، غير أن الفضائل تنبع منها الآنيات والفضائل بغير نهاية من غير ولا تسكن في مكان ما ، بل هي آنية تنبجس منها الآنيات والفضائل بغير نهاية من غير حركة مكانية ولا سكون مكانية . وإذا انبجست منها الآنيات فإنها موجودة في كل الآنيات على نحو قوة الآنية ، وذلك أن العقل يقبلها أكثر من قبول النفس ، والنفس تقبلها أكثر من قبول النفس ، والنفس تقبلها أكثر من قبول النفس ، والنفس تقبلها أكثر من قبول الأجرام السماوية ، والأجرام السماوية تقبلها أكثر من العلقة الأولى وكانت المتوسطات الواقعة تحت الكون والفساد . وذلك أن المعلول ، كلما بعد عن العلّة الأولى وكانت المتوسطات أكثر ، كان من العلّة الأولى أقل قبولاً . والعلّة الأولى واقفة ساكنة في ذاتها وليست في دهر ولا في زمان ولا في مكان ، بل الدهر والزمان والمكان وسائر الأشياء إنما قوامها وثباته بالمركز ، وثباتها بها . وكما أن المركز ثابت قائم في ذاته والخطوط الخارجة من المركز إلى محيط الدائرة كلها إنما تثبت وتقوم فيه ، وكما نقطة أو خط في دائرة أو سطح فإنما قوامه وثباته بالمركز ، ومن نتعلق فكذلك الأشياء العقلية والحسية . ومن أيضاً قوامنا وثباتنا بالقاعل الأولى ، وبه نتعلق فكذلك الأشياء العقلية والحسية . ومن أيضاً قوامنا وثباتنا بالقاعل الأولى ، وبه نتعلق

<sup>(</sup>١) ط: اقتباله. (٢) ط: يغنى . ح: يفنى — وما أثبتنا فى س .

<sup>(</sup>٣) ط: من ... وهو ...

<sup>(</sup> o ) ص: فأما .

<sup>(</sup>٦) ح: الكنها انه (!) مي الفضائل — ط: لكنها مي الفضائل ...

<sup>(</sup>٧) ص: فمها .

وعليه اشتياقنا [ ١٤٩] و إليه نميل ونرجع (١) ؛ و إن نَأَيْنا عنه و بَعُدْنا فإنما مصيرنا إليه ومرجعنا كمصير خطوط الدائرة إلى المركز و إن بَعُدت ونأت .

فإن قال قائل : ها بالنا إذا كنا في تلك الآنية الأولى المبدعة الأشياء كلها وفينا من تلقاء النفس فضائل كثيرة — لا نحس بالعلة الأولى ، ولا بالمقل ولا بالنفس ولا بالفضائل الكريمة الشريفة ولا نستعملها ، لكنا(٢) بجهلها جُلَّ دهرنا ، ومن الناس من يجهلها وينكرها دهر وكله (١) ، و إذا سمع أحداً يتكلم (٤) بها ظن أنها خرافات لاحقائق لها ، ولا يستعمل دهر وكله شيئاً من الفضائل الشريفة الكريمة — قلنا : إنما جَهِلنا هذه الأشياء لأنا صر نا حسيين وأنا لا نعرف غير الحسيات ولا نريد إلا إياها . فإذا طلبنا إفادة علم فإنما نريد أن نستفيده من الحس ، وذلك أنّا نقول إنّا رأينا الأشياء هكذا ولا نريد مفارقة الرؤية ومنها نريد استفادة ما نرى وما لا نرى ، ونظن الأشياء كلها تُرى وليس منها شيء إلا وهو واقع تحت البصر . فهذا وشبهه صيّرنا إلى أن نجهل النفس والعقل والعلة الأولى . و إن والعقل والعلة الأولى . و إن أنه نال معرفتها فإنما يضيفها إلى الحس و إلى الأجسام فيجسم النفس والعقل والعلة الأولى : فالجسم أنها هو معلول معلول المعلول ، والفضائل موجودة في النفس ؟ والنفس ، ولا المقل ، والعقل ، والعقل ، والعسا النفس والعقل ، وليست النفس والعالم موجودة في العقل ، والعقل ، ولا الآنية الأولى جسم ، ولا العقل ، ولا العقل ، ولا العقل ، ولا القائم أيضاً جسم ، ولا الآنية الأولى جسم ،

وقد أقر بذلك أفاضل الأولين ، واحتجوا فيه بحجج مُم ْضية مُقْنعة . والدليل على ذلك أن النفس ليست تحس فضائلها ، وأنها ليست بأجسام ، ولا هى واقعة تحت الحس . وكيف تكون أجساما ، ونحن لا نقوى على أن نحسها ، إذا كنا مائلين إلى الحس ؟! والدليل على ذلك أنا إذا كنا مائلين إلى الحس لم نَقْوَ على أن نحس بالنفس ولا بفضائلها بعينها ، وذلك أنا ربما فكرنا في شيء فحضرنا بعض الأصدقاء فلا نراه لأنا قد مِلنا إلى النفس بأسرنا ولينا الحس ، فكذلك إذا نحس مِلنا إلى الحس بأسرنا ولمنحس بالنفس ولا بفضائلها ،

<sup>(</sup>١) ط: وإليه نرجم.

 <sup>(</sup>۲) ط: لكنا. (۳) ط: كلها وإنماسهم ...

<sup>(</sup>٤) ح: تكلم. (٥) ط، ح: التي (بالقاف).

<sup>(</sup>٦) ط: فإنا ملنا إلى الحس بأسرنا لم نحس ...

وإنما نحس بالشيء إذا ما<sup>(1)</sup> حسه الحاس فأداه إلى [ ٤٩ ت ] النفس، فأدّته النفس إلى العقل، وإلا لم نحس بذلك الشيء وإن نظر إليه الناظر طويلا — وكذلك قوة النفس أيضاً لا تحس بشيء إلا أن تؤديه النفس إلى العقل ثم يرده العقل إلى النفس وهو أشد تفاوتاً منه بدءاً، ثم تؤديه النفس إلى الحس فيحس به الحس على نحو قوته في الحس: فالحس إذا أحس شيئاً فإنما يؤديه إلى النفس وتؤديه النفس إلى العقل — فكذلك النفس إذا أحست شيئا أدّته إلى العقل أولا، ثم يرده العقل إلى النفس، فتؤديه النفس إلى الحس، غير أن العقل يعرف الشيء معرفة أعلى وأوضح من معرفة النفس، والنفس تعرف الشيء معرفة دنية ليست بصحيحة.

ونقول: إن مَن أراد أن يحس النفس والعقل والآنية الأولى التي هي علة العقل والنفس وسائر الأشياء فإنه لا يدع الحسائس أن تفعل أفاعيلها بل يرجع إلى ذاته ، ويقوم في باطنها و يثبت هناك زماناً طويلا و يجعل سائر شغله هناك و إن تباعد عن البصر وسائر الحسائس لأنها إنمانفعل أفاعيلها خارجاً منها لا داخلافيها . فليحرص أن يُسكِنها ، فإذا سكنت الحسائس ورجع إلى ذاته ونظر في داخله قوى على أن يحس بما لا تقوى عليه الحسائس ولا على نيله . وذلك بمنزلة من أراد أن يسمع صوتاً لذيذاً مطرباً فنصتَ (٢) لذلك الصوت ولم يَشْفَل سمقه وكذلك عنزلة من أراد أن يسمع صوتاً لذيذاً مطرباً فنصتَ ذلك الصوت و يحشه حساً صحيحاً وكذلك كل من له حس من الحسائس إذا أراد أن يحس ببعض محسوساته حساً صواباً رفض سائر محسوساته وأقبل على ذلك المحسوس وحده فيعرفه حينئذ معرفة صحيحة . فكذلك ينبغي أن يفعل مَنْ أراد أن يحس النفس والعقل والآنية الأولى : أن يرفع (٣) السمع الحسى بنبغي أن يفعل مَنْ أراد أن يحس النفس والعقل والآنية الأولى : أن يرفع (٣) السمع الحسى النقية الصافية (١) الحسنة البهية المطربة التي لا يملها سامع (٥) ، وكلا يسمعها ازداد شهوة (١) النقية الصافية الصافية (١) الحسنة البهية المطربة التي لا يملها سامع (٥) ، وكلا يسمعها ازداد شهوة (١)

<sup>(</sup>١) ما: ناقصة في ح. (٢) ط: فينصت ... بسمعه شيء ...

<sup>(</sup>٣) ط: يدفع ويرفض . ح: يرفع ويرفض . — وما أثبتا في ص

<sup>(</sup>٤) الصافية الحسنة: ناقصة في ص. (٥) ص: سامعها.

<sup>(</sup>٦) ح: ازداد الشوق شهوة ...

وطرباً ، ويعلم أن النغات الجرمية الحسية إنما هي أصنام (١) ورسوم تلك النغات . فإذا أحس تلك (٢) [ ١٥٠ ] الآنيات الشريفة العالية ، وسمع (٣) هذه النغات على قوته واستطاعته — تم وكمل سروره .

][ تم الميمر التاسع من كتاب أثولوجيا بتوفيق الله تعالى ][

<sup>(</sup>١) ص: أجسام ... لتلك ...

<sup>(</sup>٢) ص ، ح : بتلك . (٣) ص : العاليه مبدعة هذه النغمات على نحو قوته

واستطاعته . فى العلَّة الأولى ... ح : العالية سمعت بهذه النغمات على نحو قوته واستطاعته تم سروره وكمل حضوره .

# بسم الله الرحمن الرحيم (۱) الميمر (۲) العاشر

### من كتاب أثولوجيا

### فى العلَّة الأولى والأشياء التي ابتدعت منها(٣)

الواحد المحض هو علّة الأشياء كلّها ، وليس كشيء من الأشياء بل هو بدء الشيء ، وليس هو الأشياء ، وذلك أن الأشياء وليس هو في شيء من الأشياء ، وذلك أن الأشياء كلّها إنما انبجست منه و به ثباتُها وقوامها و إليه مرجمها .

فإن قال قائل: كيف يمكن أن تكون الأشياء في الواحد المبسوط الذي ليس فيه ثنو"ية (أ) ولا كثرة بجهة من الجهات؟ قلنا: لأنه واحد محض مبسوط ليس فيه شيء من الأشياء . فلما كان واحداً محضاً انبجست منه الأشياء كلها ، وذلك أنه لما لم تكن له هو"ية (٥) انبجست منه الهو"ية .

وأقول ، واختصر القول : إنه لما لم يكن شيء من الأشياء ، كانت (١) الأشياء كلها انبجست (٧) منه . غير أنه و إن كانت الأشياء كأنها إنما انبجست منه ، فإن الهوية الأولى ، أعنى به هوية العقل ، هي التي انبجست منه أوّلاً بغير (٨) توشّط ، ثم انبجست منه جميع مويّات الأشياء التي في العالم الأعلى والعالم الأسفل بتوشّط هوية العقل والعالم العقليّ . خويّات الأشياء التي في العالم الأعلى والعالم الأسفل بتوشّط هوية العقل والعالم العقليّ . خويّات الأشياء الواحد المحض هو فوق التمام والكيال ، وأما العالم الحيتيّ فناقص لأنه

<sup>(</sup>١) في ح 🥏 ولم يرد العنوان كله في س.

<sup>(</sup>٣) ح: منه — وفي ص محرفة : حنها (!) . — ب : في المبدأ الأول والأشياء التي التدعت منه .

<sup>(</sup>٤) ف: ثنوية معنوية .

<sup>.</sup> ناقصة في ف . τὸ τῖ ἤν εἶναι, essentia 😑 موية (•)

<sup>(</sup>٦) ف، ٠٠: رأيت. (٧) ناقصة في ١٠، ف.

<sup>(</sup> ٨ ) ص: بلا توسط . • ، ط ، ح ، ف : بغير وسط .

مبتدئ (۱) ، والشيء التائم هو العقل . وإنما صار العقل تامّاً كاملا لأنه مبتدع من الواحد الحق المحض (۲) الذي هو فوق التمام ، ولم يكن بممكن أن يُبدع الشيء الذي فوق التمام — الشيء الناقص بلا توشّط ، ولا يمكن (۱) أن يبدع الشيء التائم تاماً مثله لأنه في الإبداع نقصان ، أعنى به أن المبدّع لا يكون في درجة المبدّع بل يكون دونه .

والدليل على أن الواحد المحض تامُّ فوق التمام (١) أنه لا حاجة به (٥) إلى شيء من الأشياء ولا يطلب إفادة شيء. ولشدّة تمامه و إفراطه (٢) حدث منه شيء آخر، لأن الشيء الذي هو فوق التمام لا يمكن (٧) أن يكون محدثًا من غير أن يكون الشيء تامًا و إلا لم يكن فوق التمام. وذلك أنه إن كان [ ٥٠ ب] الشيء التامُّ (٨) يحدث شيئًا من الأشياء، فبالحرى أن يكون الشيء الذي فوق التمام محدثًا للتمام، لأنه يحدث الشيء التامَّ الذي لا يمكن أن يكون شيء من الأشياء المحدثة أقوى منه ولا أبهى ولا أعلىٰ.

وذلك أن الواحد الحق الذي هو فوق التمام لما أبدع الشيء التام التام التام التام التام الواحد الحق فإنه إلى مُبدِعه وألتى بصرَه عليه وامتلاً منه نوراً وبهاء فصار عقلاً أما الواحد الحق فإنه ابتدع هوية العقل لشدة سكونه . فلما نظرت تلك الهوية إلى الواحد الحق تصور العقل . وذلك أنه لما ابتُدعت الهوية الأولى من الواحد (١٠٠ الحق وقفت وألقت بصرها على الواحد لتراه ، فصارت حينئذ عقلا . فلما صارت الهوية الأولى المبتدعة عقلا صارت تحكى أفاعيلها الواحد الحق ، لأنها لما ألقت بصرها عليه ورأته على قدر قوتها وصارت حينئذ (١١) عقلا

<sup>(</sup>١) ف، ت مبتدع من الشيء التام وهو العقل.

<sup>(</sup> ۲ ) ناقصة فى ف ، ٠ .

<sup>(</sup>٣) ت ، ف : ولا يمكن الشيء التام أن يبدع تاماً مثله ، لأن الإبداع نقصان .

<sup>(</sup>٤) س: التام.

<sup>(</sup>٦) هامش •: في فيضان الفيض منه دائماً .

<sup>(</sup> ٧ ) ح: لا يمكن أن يكون إلا محدثاً من غير أن يكون الهيء ، وإلا لم يكن ... — س : لا يمكن إلا أن يكون محدثاً غير أن يكون الهيء وإلا لم يكن ...

<sup>(</sup> ٨ ) ح: التمام

<sup>(</sup>٩) فوق الكلام في ت : لأنه تعقل بمشاهدة أنوار مبدعه نقصان نفسه .

<sup>(</sup>١٠) ب، ف: الواحد المحض الحق. (١١) حينتذ: ناقصة في ب، ف.

أفاض عليه الواحدُ الحقُّ (١) قوى كثيرةً عظيمة ، فلما صار العقل ذا قوة عظيمة أبدع صورة النفس من غير أن يتحرَّك ، تشبُّها (٢) بإلواحد الحقُّ لم وذلك أن العقل أبدعه الواحد الحقُّ وهو ساكنٌ ، ولذلك (٣) أبدع العقلُ النفسَ وهو سَاكَن أيضًا لا يتحرك ، غير أن الواحد الحقُّ أبدع هو ية العقل ، وأبدع العقلُ صورةَ النفس من الهو ية التي ابتدعت من الواحد الحقُّ بتوشُّط هوية العقل. وأمَّا النفس فلما كانت معلولةً من معلول لم تَقُوُّ على أن تفعل فعلها بغير حركة وهي ساكنة ، بل هي (١) فعلته بحركة وأبدعت صَمَا مَا و إنما يسمى فعلها صنما لأنه فعلُ داثر غيرُ ثابت ولا باق ، لأنه كان (٥) بحركة ، والحركة لا تأتى بالشيء الثابت الباقي بل إنما تأتى بالشيء الدائر . و إلا لكان فعلها أكرم منها ، إذ كان المفعول ثابتا قائمًا والفاعل دائراً بائداً ، أعنى الحركة ، وهذا قبيح ْ جداً ٪. و إذا أرادت النفس أن تعمل شيئًا ما نظرت إلى الشيء الذي منه كان بدؤها ، و إذا نظرت امتلأت قوةً ونوراً ، وتحركت (الحركة غيرالحركة التي تحركت تلقاء علتهااله)، وذلك أنها إذا أرادت أن تتحرك نحو علتها تحركت علواً ، و إذا أرادت أن تؤثر صنا تحركت سفلا [ ١٥١] فتبتدع صنا هو الحسُّ والطبيعة التي في الأجرام المبسوطة والنبات والحيوان وكلِّ جوهر . وليس جوهر النفس بمفارق الجوهر الذي قبله ، بل هو متعلق به ، وذلك أن النفس تسلك في جميع الجواهر السفلية إلى أن تبلغالنباتَ بنوعٍ ما . وذلك أن طبيعة النبات هي أثر من آ بارها . فمن أجل ذلك صارت النفس متعلقة بها. غير أنه و إن كانت النفس تسلك إلى أن تبلغ النبات وتصير فيه ، فإنما صارت فيه لأنها لما أرادت أن تؤثر آثارها سلكت (٢) سفلاً ، حتى أبدعت بساوكها (٨) وشوقها إلى الشيء الدني الخسيس شخصاً . وذلك أن النفس لما كانت في العقل وكانت إليه شاخصة ، لم تكن مفارقة ؛ فلما غفلت وكلَّ عنه بصرها ، خلفته وسلكت سفلا من أول الأشياء المبدّعة الحسية إلى أن تغلب آخرها ، وأثرت الآثار الحسنة . غير أنها ، و إن كانت حسنة ، فإنها قبيحة خسيسة إذا هي قيست إلى الأشياء العالية الكائنة في العالم العقلي

<sup>(</sup>١) الحق: ناقصة في ب. (٢) ط، ح: تشبيهاً .

<sup>(</sup>٣) ب، ف: فكذلك .(٤) مى: ناقصة فى ب، ف .

<sup>(</sup> ٥ ) كان : ناقصة في ب . ( ٦ ) ما بين الرقمين ناقص في ب .

<sup>(</sup>٧) ف: وسلكت.(٨) ف: لسكونها. ب: لساوكها.

و إنما أثرت النفس هـذه الآثار عند شوقها إلى الأشياء الأخس الأدنى . فلما اشتاقت إليه أثرَتْ فيه ، فصارت عند الحس أحسن من كل حَسن . و إنما صارت الأشياء الجزئية حسنة عند الحس لأن الحس من خِيرها (١) ، والشبيه يفرح بشبيهه ويلتذُّ به . وأما عند الأشياء العالية العقلية فإنها قبيحة خسيسة جداً .

ونقول: إن النفس لما أثرت الطبيعة والحس وسائر (٢) الأشياء التي من حَيِزها (٣) رتبت كل واحد منها في مرتبته وشر عته وشريحاً متقنا لا يقدر أحد على التعدى من مرتبته إلى غيرها. غير أنه ، و إن كانت الأشياء الحسية الطبيعية ذات شرح وذلك (٢) وترتيب ، فإن شرحها غير شرح الأشياء العالية العقلية ، وترتيبها غير ذلك الترتيب وذلك (٢) أن شرح الأشياء الطبيعية خسيس دون واقع تحت الحطأ ، وشرح الأشياء العالية شريف كريم لا يمكن أن يقع تحت الحطأ لأنه صواب أبداً . و إنما صار شرح الأشياء العالية صوابا لأنه شرخ من العلة الأولى ، وصار شرح الأشياء السفلية واقعا (٨) تحت الحطأ لأنه (٩) شرخ أبدع من الشيء المعلول ، أي من النفس .

[ ١٥ - ] والنفس التي كانت في النبات كانت كأنها جزيه من أجزاء النبات ، غير أنها تكون جزءاً أدنى من سائر أجزاء النفس وأجهل أجزائها لأنها سلكت سفلا إلى أن صارت في هذه الأبدان الدنية الحسيسة . و إذا كانت النفس في الشيء البهيمي فإنها تكون أبضاً جزءاً من أجزاء من أجزاء النفس النباتية وأكرم وهو الحس . و إذا صارت النفس إلى الإنسان كانت أفضل أجزاء النفس وأكرمها ، لأنها تكون حينئذ متحركة حاسة ذات عقل وتمييز ، وذلك لأن حركتها تكون أو إذا كانت حيئذ من حين أن حركة النفس و إذا كانت أفضل أجزاء النفس و إذا كانت أفضل أجزاء النفس وأكرمها ، الأنها على حين المقل ، أعنى أن حركة النفس وحسنها يكون بأن تعقل وتعرف . و إذا كانت

<sup>(</sup>٣) كذا في ط، س. — وفي ح: خيرها.

<sup>(</sup> ٤ ) ح : ورتبت . ( ٥ ) ف : وسرحته تسريحاً .

<sup>(</sup>٦) بالسين المهملة في ف في كل مايلي . (٧) ط: فذلك .

<sup>(</sup> ٨ ) ح : رافعا . ( ٩ ) ح : لا شرح '

<sup>(</sup>١٠) ص: من سائر النفس وأجهل جهالة . - ح: وأجهل جزء لها .

<sup>(</sup>١١) ب: حينئذ تكون . (١٢) كذا في جميع النسخ .

النفسُ في النبات كانت قوتها (١) التي تكون في النبات ثابتةً في أصل النبات. والدليل على ذلك أنك إذا قطعت غصناً من أغصان النبات التي في رأس الشجرة أو وسطها لم تجف الشجرة ، و إن قطعت أصلها جفّت .

فإن قال قائل: إن كانت قوة النفس تفارق الشجرة بعد قطع أصلها ، فأين تذهب تلك القوة أو تلك النفس ؟ — قلنا: تصير إلى المكان الذى لم تفارقه وهو العالم العقلي . وكذلك إذا فسد جزء من الهيمية تسلك النفس التي كانت فيها إلى أن تأتى العالم العقلي و إنما تأتى ذلك العالم لأن ذلك العالم هو مكان النفس ، وهي العقل ، والعقل لا يفارقه ، والعقل لا يفارقه ، والعقل ليس في مكان ، فالنفس إذا ليست في مكان . فإن لم تكن في مكان فهي لا محالة فوق وأسفل (٢) وفي الكل من غير أن تنقسم وتتجزأ بتجزؤ الكل . فالنفس إذن في كل مكان وليست في مكان .

ونقول إن النفس إذا سلكت من السفل (٣) عَلُوًا ولم تبلغ إلى العالم (١) الأعلى بلوغا تامًا ووقفت (٥) بين العالمين ، كانت من الأشياء العقلية والحسية وصارت متوسطة بين العالمين أى بين العقل والحس والطبيعة . غير أنها إذا (١) أرادت أن تسلك علواً سلكت بأهون السعى ولم يشتد ذلك عليها ، بخلاف ما إذا كانت في العالم السفلي ثم أرادت الصعود إلى العالم العقلي فإن ذلك عليها .

واعلم أن العقل (٧) والنفس وسائر الأشياء العقلية في المبدع الأوال لا تفسد ولا تبيد (٩) واعلم أن البندعت من العلة الأولى بغير (٩ وسط ، والطبيعة والحس وسائر الأشياء الطبيعية دائرة واقعة تحت الفساد لأنها آثار من علل معلولة ، أى من العقل بتوسط النفس (١٠) غير أن من (١٠) الأشياء الطبيعية مابقاؤه أكثر من بقاء غيره وهوأ كثر ديمومة ، وذلك على قدر بعد الشيء من علته وقوته (١١) وعلى قدر كثرة العلل فيه وقلتها ، وذلك أن

<sup>(</sup>١) ف، ب قوته ... ثابتاً . (٢) ط: وسفل .

<sup>(</sup>٣) ب: النسفل. (٤) ب: المقام

<sup>(</sup>ه) بغيرواو في ف . (٦) ط: لما .

 <sup>(</sup>٧) ب: النفس والعقل .
 (٨) ح: ولا تبيد ولا تدثر .

<sup>(</sup> ٩ ) مابين الرقمين ناقص في ب .

<sup>(</sup>۱۰) من: ناقصة فی ط . (۱۱) ب: وقریه .

الشيء إذا كانت علله قليلة كان (١) بقاؤه أكثر ، و إن كانت علله كثيره كان (٢) أقل بقاء . وينبغي أن تعلم أن الأشياء الطبيعية متعلّق بعضها ببعض . فإذا فسد بعضها صار إلى صاحبه علواً إلى أن يأتي الأجرام السهاوية (٣) ثم النفس ثم العقل . فالأشياء كلهًا ثابتة في العقل ، والعقل ثابت بالعلة الأولى ، والعلة الأولى بدلا لجيع الأشياء ومنتهاها ، ومنها ثبتدع و إليها مرجعها ، كما قلنا ذلك (٥) مراراً .

## باب° من النوادر (٦)

ونقول إن في العقل الأول جميع الأشياء ، وذلك لأن الفاعل الأول أول فعل فعله وهو العقل — فَعَله ذا صور كثيرة وجعل في كل صورة منها جميع الأشياء التي تلائم تلك الصورة . و إنما فعل (٢) الصورة وحالاتهامعاً لا شيئاً بعد شيء بل كلها معاً وفي دفعة واحدة ، وذلك أنه أبدع الإنسان العقلي وفيه جميع صفاته الملائمة له معاً ولم يُبدع بعض صفاته أولا و بعض صفاته آخراً كما يكون في الإنسان الحسى ، لكنه أبدعها كاها معاً في دفعة واحدة . فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن الأشياء التي في الإنسان كلها ها هنا قد كانت (٨) أولا لم تزد فيه صفة من لم تكن هناك ألبتة ؛ والإنسان في العالم الأعلى تام من كامل من وكل ما يوصف به لم يزل فيه .

فإن قال قائل: ليست (1) صفات الإنسان الأعلى كلها فيه ، بل هو قابل لصفات أخرى يكون بها تامًّا — قلنا: فهو إذن واقع تحت الكون والفساد ، وذلك أن الأشياء التي تقبل الزيادة والنقصان هي في عالم الكون والفساد . و إنما صارت تقبل الزيادة والنقصان لأن فاعلها ناقص وهو الطبيعة ، وذلك أن الطبيعة لا تبدع صفات الأشياء كلها معًا ، فلذلك تقبل الأشياء الطبيعية ألزيادة والنقصان ؛ وأما الأشياء التي في العالم الأعلى فإنها لا تقبل

<sup>(</sup>١) ط: كان الشيء أقل ...

<sup>(</sup>٣) ط، ح: السمائية . (٤) ف، ب: منه .

<sup>(</sup> ٥ ) ذلك : ناقصة في ب . ( ٦ ) هذا العنوان ناقس في ب .

<sup>(</sup> ٧ ) منها جميع ... فعل الصورة : ناقصة فى ح . — ف . فإنما .

<sup>(</sup> ٨ ) كانت : في النسخ : كان . ( ٩ ) ظ ، ح ، الخ : ليس .

الزيادة والنقصان لأن [ ٥٣ ب ] مبدعَها تام كامل ، و إنما أبدع ذاتها وصفاتها معاً فى دفعة واحدة ، فصارت لذلك تامّة كاملة . فإن كانت لذلك (١) تامة كاملة فهى إذن على حالة واحدة دائمة ، وهى الأشياء كلها بالمعنى الذى ذكرنا آ نفاً ، وذلك أنه لا تذكر (٢) صفة من صفات صورة من تلك الصور إلا وأنت تجدها فيه .

ونقول: إن (٢) كل شيء واقع تحت الكون والفساد إما أن يكون من فاعل غير ممرة من ويها أن يكون من فاعل لا يفعل الشيء وصفاته في دفعة واحدة ، لكنه يفعل الشيء بعد الشيء بعد الشيء ، فبذلك صار الشيء الطبيعي واقعا (٥) تحت الكون والفساد وصار مبدأ كونه قبل تمامه . فإذاصار الشيء كذلك ، كان للسائل أن يسأل : ماهو ؟ ولم هو ؟ لأن (٢) تمامه لا تجده في مبدئه . فأما الأشياء الدائمة فإنها لم تُبدع بروية ولا فكرة (٧) ، وذلك أن الدائم هو الذي أبدعها والدائم لا يروى لأنه تائم ، والتام يفعل فعله تاماً في غاية التمام ، لا يحتاج أن يُزاد فيه ولا أن ينقص .

فإن قال قائل: إنه قد يمكن أن يفعل الفاعل الأول شيئًا أولا ، ثم يزيد فيه شيئًا (^) آخر ليكون أحسن وأفضل — قلنا: إنه إن أبدع الشيء أولا على حال من الحالات ثم زاد فيه شيئًا آخر وكان (٩) حسنًا ، فقد كان الفعل الأول ليس بحسن . وهذا لا يليق بالفاعل الأول: أن يفعل فعلا ليس بحسن لأنه هو الحسن الأول الغاية في الحسن . فإن كان فعل الفاعل الأول حسنًا ، فإنه لم يزل حسنًا لأنه ليس بينه و بين الفاعل الأول وسطٌ ، فإن الأشياء كاما فيه .

فإن (١٠٠ كان هذا هكذا ، قلنا إن العالم الأعلى حسن لأن فيه سائر الأشياء ؛ ولذلك صارت الصورة الأولى حسنة لأن فيها جميع الأشياء ، وذلك أنك إن (١١٠) قلت : جوهر ، أو ما يشبه هذه الأشياء وجدت ذلك في الصورة الأولى . فمن ذلك قلنا إنها تامّة ،

<sup>(</sup>١) لذلك: ناقصة في ب.

<sup>(</sup>٢) ط: لايذكر صفة من الصفات صورة من تلك ...

<sup>(</sup>٣) إن: ناقصة في ب . (٤) ف: الشيء وصفاته .

<sup>(</sup> ٥ ) ف: واقعة تحت الفساد والكون.

<sup>(</sup>٦) ب: ولأن . ف: لا يجد .(٧) ٠: فكر .

 <sup>(</sup> ٨ ) ب. شيئاً ما آخر .
 ( ٩ ) ط ، ح ، س : وإن كان .

<sup>(</sup>۱۰) ط: وإن .

لأن الأشياء كلها توجد فيها ، فإنها تمسك الهيولى وتقوى عليها ، وإنما صارت تقوى على الهيولى لأنها لاتدع شيئًا منها ليس له جبلة (١) . وإنما (٢) كانت تضعف علمًا أو شيئًا آخر لو أنها تركت شيئًا من الصور ولم تجعله فيها مثل العين أو شيئًا من سائر الأعضاء . فلما [ ١٥٣ ] صارت الصورة الأولى لم يَفُتها (١) شيء من الهيولى إلا وقد صور رتفيه الصورة — كان للسائل أن يسأل : لم كانت العين ؟ — قلنا : لأن في الصورة الأشياء كلها . فإن قلت : إن هذه المشاعر إنما كانت في الحفظ (١٠ بها من الآفات — قلنا : إنك إنما عنيت بذلك أن في الصورة الأولى حفظ الجوهر (٥) ، وهذا بما ينفع في كون الشيء .

فإن كان هذا هكذا ، قلنا : فقد كان الجوهر إذن موجوداً فى الصورة الأولى ، وذلك أنها هى الجوهر . و إن كان هذا هكذا ، كان فى الصورة التى فى العالم الأعلى كل الأشياء التى فى العالم الأسفل ، لأن الشيء إذا كان مع علّته وفى علّته كانت علّته أيضاً كلة تامّة كاملة حسنة وكان ما صار جوهراً وصار هو ما هو فصار واحداً للعلّة التى تليه بغير وسط (٢) .

فإن (٧) كان هذا على ما وصفنا ، رَجَعْنا فقلنا : إن كانت الأشياء كلَّها في الصورة العقلية وكان الحسنُ واحداً في الأشياء ، لم يزل الحسنُ في جميع صورة النفس ، لأن النفس إذا كانت هناك فهي عقليّة محضة ، والعقل تامُّ كامِلٌ في جميع الأشياء أو لا وكان (٨) علّة لما نحته ، والحال التي رأينا بها النفس العقلية آخراً (٩) فكانت على تلك الحال أو لا وهي في العالم الأعلى ، وذلك أن العلّة هناك واحدة متممة لما تحتها لأن فيها جميع الأشياء . فلذلك خي العالم الإعلى علم (١١) الكون خيون كان فيها الحين فصار حسّاساً ، بل كان هناك حسّاساً عقلياً أيضاً .

فإن قال قائل: إن النفس كانت في العالم الأعلى حسَّاسةً بالقوة فلما صارت في عالم

<sup>(</sup>١) هامش ف : حيلة . ف : جملة : (٢) ب : وإذن .

<sup>(</sup>٣) هامش فِ: ينعتها . و ٤) س: ليحتفظ .

<sup>(</sup> o ) ب: لجوهر . (٦) ص: بلا توسط .

<sup>(</sup>٧) ط: إن.

<sup>(</sup> ٨ ) ص : وكانت علة متممة لما تحتها فإن فيها جميع الأشياء فلذلك ... ( وفيه نقص )

<sup>(</sup>٩) ح: اخيرا . —ط: لكانت . (٥) ب: ثاب .

<sup>(</sup>١٠) عالم: ناقصة في ص .

الكون صارت حسّاسة بالفعل، وذلك أن الحسّ إنما هو (١) قبل المحسوسات — قلنا: هذا محال ، وذلك أنه ليس في العالم الأعلى شيء حساس بالقوة — قد (٢) اتفق على ذلك رؤساء الفلاسفة . وقبيخ أن يكون في العالم الأعلى شيء حساس بالقوة دائماً ، ثم يكون في هذا العالم (٣) حساساً بالفعل ، وأن تكون قوة النفس فعلاً (٤) حتى صارت دنية لنزولها إلى العالم الأسفل الدنيء .

# في الإنسان المقلى والإنسان الحسى (٥)

[ ٣٥ - ] و نُطلِق هذه المسألة أيضاً بنوع آخر فنقول: إنّا تريد أن نصف الإنسان العقلى الذي في العالم الأعلى . غير أنا تريد ، قبل أن نعقل ذلك ، أن نحبر ما (٢) الإنسان في العالم الحسي (٧) ، فقلنا: لا نعرفه معرفة صحيحة . فإذا لم نعرف هذا الإنسان ، فكيف نستجيز أن نقول: إنا نعرف الإنسان الذي في العالم الأعلى ! ولعل أناساً يظنّون أن هذا الإنسان هو ذلك الإنسان وأنهما شيء واحد . ونجعل مبدأ فحصنا من هاهنا فنقول: أثرى هذا الإنسان الحسى هو صفة نفس ما غير النفس (٨) التي يكون بها الإنسان إنساناً حياً مفكراً ، أم هذه النفس هي الإنسان ، أي النفس التي تفعل أفاعيلها بجسم ما هي الإنسان ؟ فإن كان الإنسان (٩) شعر المنافق أو المركب من نفس وجسم الم (١٠٠٠ تكن هذه الصفة ، ولا كل نفس إذا رُكبت مع جسم ما يكون الإنسان منهما . وإن (١١٠) كانت صفة الإنسان على المركب من نفس أن يكون له شبح هذه الصفة لم يزل . والإنسان هي المركب من نفس ناطقة وجسم ، لم يكن أن يكون له شبح هذه الصفة لم يزل . والإنسان أجزاء عند اجتماع النفس والجسم ، بل ماهيته دالة على الإنسان الكائن في المستقبل

<sup>(</sup>١) هو: ناقصة في ح . (٢) ط: فقد .

<sup>(</sup>٣) س: العالم الأسفل الدنىء . وتطلق هذه المسألة ...

<sup>(</sup>٤) فعلا: ناقصة في ح . (٥) العنوان في ط دون ح ، ص ، ب ، ف .

 <sup>(</sup>٦) ما: ناقصة فى ط، وواردة فى ص. (٧) غير أنا ... الحس: ناقصة فى ح.

<sup>(</sup> ٨ ) ح: نفس .( ٩ ) هو: ناقصة في ط .

<sup>(</sup>١٠) ط: أو لم يكن ...

<sup>(</sup>١١) ط، ح فإن كانت صفة الإنسان في المركب من نفس ناطقة وجسم ما يكون عكن نسج هذه الصفة لم يزل. — وما أثبتنا في ص.

لا على الإنسان الذي يسمّى الإنسان العقلى والصورى ، فلا تكون هذه الصفة صفة بحق ، لكنها تكون شِبْهَهَا لأنّها لا تدلُّ على ماهية ابتداء الشيء التي هي صورته الجقيّة التي دا بها هو ما هو ، وليست أيضاً بصفة صورة الإنسان الهيولاني ، بل هي صفة الإنسان المركب من نفسٍ وجسم .

فإن كان هذا هكذا قلنا : إنا لم نعرف بعدُ الإنسان الذي هو إنسان محقّ لأنا لم نصف الإنسان بعدُ كُنْهَ صفته ، وتلك الصفة التي وصفنا بها الإنسانَ آنفًا إنما تقع على الإنسان المركّب من نفس وجسم ، لا على الإنسان المبسوط الصورى الحقّي (٢) . وينبغي إذا أراد أحد أن يصف شيئًا هيولانيًا أن يصفه مع هيولاه أيضًا ولا يصفه بالكلمة التي فعلت ذلك الشيء وحدها ، فإذا أراد أن يصف شيئًا ليس بهيولاني فليصفِهُ بالصورة وحدها . فإن كان هذا هكذا قلنا: إنه إذا أراد أحد أن يصف الإنسان الحيَّ فإنما يصف صورة الإنسان وحدها، فَكَذَلَكُ مَنْ أَرَادَ أَنْ يَحِدُّ الأشياء بالفعل فليَصِفْ صورة الشيء التي بها هو (٢) ما هو والشيء [ ١٥٤] الذي به الإنسان غيرُ مباينِ منه وهو الذي ينبغي أن يوصف . فإن كان هذا هكذا قلنا: أُتُرى صفة الصورة هي الإنسان الحيّ الناطق، والحيُّ إنما جُعِل في الصورة بدل الحياة الناطقة ؟ فإن كان كذلك ، كان الإنسان حياةً ناطقة . فإن كان الإنسان حياة ناطقة ، قُلْنا : لا يمكن أن تكون حياة بغير نفس ، والنفس هي التي تعطى الحياة الناطقة للإنسان (١٠) . فإن كان هذا هكذا ، فإنه لا يخلو أن يكون الإنسان فعلا للنفس فلا يكون جوهماً ، أو أن تكون النفسُ الإنسان بعينه . فإن كانت النفس العاقلة هي الإنسان ، وَجَب من هذا أن تكون النفس دخلت في جسم آخر غير جسم الإنسان أو أن يكون ذلك الجسم إنساناً — وهذا محال غير ممكن ، وذلك أن النفس لا يلزمها هذا الاسم إلا إذا كانت مع هذا الجسم الإنساني الذي فيه الآن (٥).

فإن كانت النفس ليست بإنسانٍ ، فينبغى إذن أن يكون الإنسان كلةً غير كلة النفس . فإن كان ذلك كذلك ، فما الذي يمنعنا أن نقول : الإنسان هو المركّب من نفسٍ وجسمٍ

<sup>(</sup>١) ط، ح: لأنها بها. (٢) ط: الحي.

<sup>(</sup>٣) ب: الثبيء هو ...

<sup>(</sup> ٥ ) الآن: ناقصة في ح .

جميعًا ، فإذن تكون النفس ذات كلة ما من أنواع الكلم . وإنما أعنى بالكلمة الفعــل ، وذلك أن للنفس فعلا من أنواع الفعل ، ولا يمكن أن يكون الفعل من غير فاعل ؛ وكذلك تكون الكلمة التي في الحبوب ، فإن الحبوب ليست بلا نفس ، وأنفس الحبّ ليست بأنفس مُرْسَلة ، وذلك أن لـكل حبِّ من الحبوب نفساً غير نفس صاحبه . وتحقيق ذلك اختلافُ أفاعيلها . و إنما قلنا إن للحبوب أنفساً لأن الكلمات الفواعل التي فيهن ليست بأنفس. وليس بعجب أن تكون لهذه كلَّها كلماتُ أعنى أن تكون فعالةً ، وذلك أن الكلمات الفواعل(١) إنما هي أفاعيل النفس النامية . وأما النفس الحيوانية فهي التي أُ مِيَنُ وأَظْهَرُ من النامية ، لأنها أشدُّ إظهاراً للحياة من النفس النامية . فإن كانت النفس على هذه الصفة ، أى أن فيها كلات (٢٦) فواعل ، فلا محالة أن في النفس الإنسانية كلات فواعل تفعل الحياة والنطق . [ ٥٤ س ] فإذا صارت النفس الهيولانية ، أي الساكنة في الجسم ، هذه الصفة قبل أن تسكن فيه (٣)، فهي إنسان لا محالة . فإذا صارت في البدن (١) على صنم إنسان آخر فنفسُه على نحوٍ ما يمكن أن تقبل ذلك الجسم من صنم الإنسان الحقّ . وكما أن المصور يصوّر صورة الإنسان الجساني في مادتها أو في بعض ما يمكنه أن تُصَوّر فيه فيحرص على أن ينقش تلك الصورة أو شِبْهَهَا بصورة هذا الإنسان على نحو ما يمكن أن يقبل العنصر الذي يصوّرها فيه ، فتكون تلك الصورة إنما هي صنم لهذا الإنسان ، إلاّ أنها دونه وأخس منه بكثير . وذلك أنه ليس فيه كلماتُ الإنسان الفواعل ولا حياته ولا حركته ولا حالاته ولا قُواه — فكذلك هذا الإنسان الحيتى هو صنم لذلك الإنسان الأوّل الحق ، إلاّ أن المصوِّر هو النفس وقد حَرَصَتُ (٥) أن تشبِّه هذا الإنسان بالإنسان الحق ، وذلك أنَّها جعلت فيه صفات الإنسال الأول ، إلاّ أنها جعلتها فيه ضعيفةً قليلة نَزْرة ، وذلك أن قُوى هذا الإنسان وحياته وحالاته ضعيفة ، وهي في الإنسان الأوّل قويةً جداً . وللإنسان الأوّل حواسٌّ قوية ظاهرة أقوى وأبين وأظهرٌ من حواس هذا الإنسان ، لأن هذه إنما هي أصنام لتلك ، كما قُلْنا مراراً .

<sup>(</sup>١) ف، ب: أفاعيل النفس: إما النفس النامية وإما النفس الحيوانية التي هي أبين وأظهر ...

<sup>(</sup>٢) ف: كلماً . (٣) فيه: ناقصة في ب .

<sup>(</sup>٤) على: ناقصة فى ف ، ب . (٥) ط: خرجت لأن ...

فن أراد أن يرى الإنسان الهي الأنوار الساطمة عليها ، وذلك أن الإنسان الأولى وينبني أن يكون خيراً فاضلا وأن تكون له حواس قوية لا تنحبس عند إشراق الأنوار الساطمة عليها ، وذلك أن الإنسان الور ساطع فيه جميع الحالات الإنسانية ، إلا أنها فيه بنوع أفضل وأشرف وأقوى . وهذا الإنسان هو الإنسان الذي حَدَّه أفلاطن الشريف (۱) الإله في ، إلا (۲) أنه زاد في حدّه فقال (۲) : إن الإنسان الذي يستعمل البدن ويعمل أعماله بأداة بدنية فما هو (۱) إلا نفس تستعمل البدن أو لا ؛ فأما النفس الشريفة الإلهية فإنها تستعمل البدن استمالاً ثانياً أي بتوشط النفس الحيوانية . وذلك أنه إذا صارت النفس الحيوانية المكونة حاسمة (٥) اتبعتها النفس الحيوانية وأعطتها حياة أشرف وأكرم . ولست أقول إنها الحدرت من العلق ، الكن أقول إنها الحدرت من العلق ، لكنها تتصل بهذه الحياة وتكون هذه معلقة بتلك ، فتكون كلة تلك متصلة بكامة هذه النفس . ولذلك صارت كلة هذا الإنسان ، و إن كانت ضعيفة خفية (٢) ، أحرى وأظهر لإشراق كلة النفس العالية عليها واتصالها بها .

فإن قال قائل: إن كانت النفسُ ، وهي في العالم الأعلى ، حاسة (١) ، فكيف يمكن أن تكون في الجواهر الكريمة العالية الحسية (١) وهي موجودة في الجوهر الأول ؟ — قلنا : إن الحس الذي في العالم الأعلى ، أي في الجوهر الأكرم العقلى ، لا يشبه هذا الحسَّ الذي في هذا العالم الأعلى الدنى ، وذلك أنه لا يحسُ هناك هذا الحسّ الدنى لأنه يحسُّ هناك على عو مذهب المحسوسات التي هناك ، فلذلك صار حسُّ هذا الإنسان السفليِّ متعلقاً يحسَّ الإنسان الأعلى ومتصلا به ، فإنه إنما ينال هذا الإنسان الحسَّ من هناك لا تصال به كاتصال هذه النار بتلك النار العالية ، والحسّ الكائن في النفس التي هناك متصل بالحسّ الكائن

<sup>(</sup>١) الشريف: ناقصة في ف، ب.

<sup>· (</sup> ٢ ) كذا في ص . - ط ، - : لأنه .

<sup>(</sup>٣) ط، ح: وقال.

<sup>(</sup>٤) ب: فهو النفس تستعمل . ف: فهذه النفس تستعمل .

<sup>(</sup> ٥ ) ف ، ب: حساسة . (٦ ) الناطقة : ناقصة في ح .

 <sup>(</sup> ٧ ) كذا في ص — ط ، ح : خفيفة .

۸) ف ، ب : حساسة .
 ۸) ف ، ب : حساسة .

في النفس التي ها هنا . ولو كانت في العالم الأعلى أجسام كرية مثل هذه الأجسام لكانت النفس تحسن بها وينالها أيضاً . فلذلك ما النفس تحسن بها وينالها أيضاً . فلذلك ما النفس تحسن بها وينالها أيضاً . فلذلك ما الا إسان الأول في عالم الأجسام ، يحسن بالأجسام ويعرفها ، لأن في الإنسان الآخر ، الذي هو صنم للإنسان الأول ، كلة الإنسان الأول بالتشبه به ، وفي الإنسان الأول كلات الإنسان العقلي يفيض بنوره على الإنسان الثاني وهو الإنسان الذي في العالم الأعلى النفساني ، والإنسان الثاني يشرق نوره على الانسان الثاني وهو الإنسان الذي في العالم الجسماني الأسفل . فإن كان هذا هكذا على ما وصفنا ، قلنا إن في الإنسان الجسماني الإنسان النفساي والإنسان العقلي . ولست أعنى ما وصفنا ، قلنا إن في الإنسان الجسماني الإنسان النفسي ، وذلك لأن في الإنسان الجسماني أفاعيل الإنسان النفسي ، وذلك لأن في الإنسان الجسماني كلات الإنسان النفساني وكلات الإنسان العقلي [ ٥٥ ب ] : فقد جمع الإنسان الجسماني كلتا الكلمتين : أعنى النفساني والعقلي ، إلا أنها فيه ضعيفة (٤) نزرة لأنه صنم المصنم .

فقد بان أن الإنسان الأول حاس (() الا أنه بنوع أعلى وأفضل من الحس الكائن في العالم في الإنسان السفليّ ، وأن الإنسان السفليّ إنما ينال الحس من (() الإنسان الكائن في العالم الأعلى العقليّ ، كا بيّنا وأوضحنا — فنقول : إنا قد وصفنا كيف يكون الحس في الإنسان ، وكيف لا يستفيد الأشياء العالية من الأشياء السفلية بل الأشياء السفلية هي المستفيدة من الأشياء العالية لأنها متعلقة بها ، فلذلك صارت هذه الأشياء تشبه بتلك (٧) الأشياء في جميع حالاتها ، وأن قوى هذا الإنسان إنما هي مستفادة من الإنسان العالى وأنها متصلة بتلك القوى ، غيرأن بقوى (() هذا الإنسان محسوسات غير محسوسات قوى الانسان () الأعلى .

 <sup>(</sup>١) في هامش ص: الباقي .

<sup>(</sup> ٣ ) كلمات الإنسان ... الجسماني : ناقصة في ط .

<sup>(</sup>٤) ب، ف، ط: قليلة ضعيفة نزرة ...

<sup>(</sup> ٥ ) ب، ف: حساس.

<sup>(</sup> ٩ ) كذا في ص . - وفي ح ، ب ، ف : قوى انساز العالم الأعلى - وفي ط : قوى الإنسان في العالم الأعلى .

وليست تلك المحسوسات أجساماً ، ولا لذلك (١) الانسان أن يحس هذا الانسان ويبصره لأن تلك المحسوسات وذلك (٢) البصر خلاف هذه ، لأنه يبصر الأشياء بنوع أفضل وأرفع من هذا النوع وهذا البصر ، فلذلك صار ذلك البصر أقوى وأكثر نيلاً للأشياء من هذا البصر ، لأن ذلك البصر يبصر المحليات وهذا يبصر الجزئيات لضعفه . وإنما صار ذلك البصر أقوى وأكثر معرفة من هذا البصر لأنه يقع على أشياء أكرم وأشرف وأبين البصر أقوى وأكثر معرفة من هذا البصر لأنه يقع على أشياء أكرم وأشرف وأبين وأوضح ، وصار هذا البصر ضعيفاً لأنه ينال أشياء خسيسة دنية وهي أصنام لتلك الأشياء العالية . ونصف تلك الحسائس فقول فنقول إنها حقول ضعيفة ، ونصف تلك العقول فنقول إنها حسائس قوية على ما وصفنا من أنه (٢) كيف يكون الحس في الإنسان العالى .

فإن قال قائل: إنا قد أخبرنا كم (٤) أن الحس الذي في الإنسان السفلي هو في الإنسان العالى ، وأنه ربما بتي عليه أثر من هناك — فما قول كم في سائر الحيوان ؟ أثرى أن المبدع الأول لما أراد إبداعها روّى أولاً في صورة الفَرس وفي صورة سائر الحيوان ثم أبدعها في هذا العالم الحسى ، لا في العالم الأعلى ؟ فنقول: [ ١٥٦] إنا قد بيّنا فيا سلف أن البارى الأول أبدع جميع الأشياء بغير روية ولا فكرة ، ورتبنا (١٠) البرهان على ذلك بحجج مقنعة . فإن كان هذا على ما قُلنا ، نقول: إن البارى الأول أبدع العالم الأعلى وفيه جميع الصُّور تامّة كاملة من غير روية لأنه أبدعها بأنه (٢) فقط لا بصفة أخرى غير الآنية ثم أبدع هذا العالم الحسى وصيره صناً لذلك العالم . فإن كان هذا هكذا ، قلنا : إنه لما أبدع الفرس وغيره من الحيوان لم يبدع ليكون في العالم الأسفل لكن ليكون في العالم الأعلى ، وذلك أن كل مبتدع ابتدع من البارى الأول بلا توسُّط فهو في العالم الأعلى تامُ كامل غير واقع تحت مبتدع ابتدع من البارى الأول بلا توسُّط فهو في العالم الأعلى تامُ كامل غير واقع تحت الفساد . فإن كان ذلك كذلك ، فإنه لما أبدع الفرس وغيره من الحيوان لم يبدعه ليكون في العالم الأعلى التام الكامل ؛ وأنه أبدع جميع صور الحيوان ها هنا ، لكنه أبدعه ليكون في العالم الأعلى التام الكامل ؛ وأنه أبدع جميع صور الحيوان وصيرها هناك بنوع أعلى وأشرف وأكرم وأفضل ، ثم أتبع ذلك الحُلق هذا الخلق اضطراراً وصيرها هناك بنوع أعلى وأشرف وأكرم وأفضل ، ثم أتبع ذلك الخلق هذا الخلق أن طراراً

<sup>(</sup>١) ب، ف: تلك الإنسان محس . (٢) ب، ف: تلك .

<sup>(</sup>٣) ط: في أن . (٤) ب، ف : أخبرنا لكم

<sup>(</sup> ه ) يب : وأتينا بالبرهان . ف : ورتبنا بالبرهان .

<sup>(</sup>٦) الأن = l'être = rò őv = الوجود.

لأنه لم يكن أن يتناهى الخُلْقُ فى ذلك العالم ، وذلك أنه ليس شى الأشياء يقوى على أن يسلك إلى جميع القوة الأولى التى هى قوة القُوى ومبدعة القوى وأن يسلك إلى الموضع الدى يريد أن يسلك إليه وأن يتناهى عنده من غير أن تكون هى (١) ذات نهاية ، و إنما يتناهى الحُلْق ، كا بيّنا مراراً فى مواضع شتى .

فإن قال قائل : لِم كانت هناك هذه الحيوانات الغير الناطقة ؟ فإن كانت لأنها كريمة شريفة ، فقد يمكن لقائل أن يقول : إنها هناك أكرم جوهراً وشرفاً ، و إنما كرمت (٣) هذه الحيوانات لأنها آخر الشيء البهيميّ الدني . فما الذي تنال(٤) في ذلك من الحسّ بكونها فيه ؟ بل الحرَى أن تكون دنية إذا كانت فيه . فنقول : إن العلَّة في ذلك ما نحن قائلون إن شاء الله تعالى : إن البارى الأول واحدٌ فقط في جميع الجهات و إن ذاته ذاتٌ مُبْدِعة كما قلنا مراراً وأبدع العالم واحداً ، ولم يكن من الواجب لوحدانية الْمُبْدَع أن تكون مثل وحدانية الْمُبْدِع ، و إلا لكان المبدِع والمبدَع والعلَّة والمعلول شيئًا واحداً ؛ و إذا كانا واحداً كان المبدع مُبْتَدَعاً والْمُبْتَدَع مبدعاً [ ٥٦ س ] وهو محالُ . فلما كان هذا محالًا لم يكن بدُّ أُ من أن يكون في وحدانية المبدع كثرة إذ صار بعد الواحد الذي هو واحد من (٥) جميع الجهات ، وذلك أنه لما كان الواحد المُبْتَدَع بعد الواحد الذي هو واحدُ من جميع الجهات ، لم يمكن أن يكون فوق الواحد المبدع في الوحدانية ولا أن يكون أشد وحدانية منه ، بل كان من الواجب أن يكون في الوحدانية أنقصَ من الواحد المُثيرع . وإذا كان البارى الذي هو أفضل الأفضلين - واحداً ،كان من الواجب أن يكون المفضول عليه أكثر من واحد لثلا يكون مثل الفاضل سواء . فإن كان ليس من الواجب أن يكون المفضول عليه واحداً ، فلا محالة أنه كثير لأن الكثير خلاف الواحد ، وذلك أن الواحد هو التامُّ ، والكثير هو الناقص. و إن كان المفضول عليه في حيّز الكثرة ، فلا أقلّ من أن يكون اثنين.

<sup>(</sup>۱) ط، ح: هو. (۲) ط: ولا.

<sup>(</sup> ٣ ) **ب**، ف: كثرت.

<sup>(</sup>٤) ص: فما الذي ينال ذلك العالم من الحس بكونها فيه . ب ، ح : ينال من ذلك .

<sup>(</sup> ٥ ) ط: في . ف : الجهات ، وذلك أنه لما كان الواحد المبتدع بعد الواحد المبدع لم يكن أن يكون فوق الواحد المبدع في الوحدانية ... — وفيه نقص طويل .

وكل واحدٍ من ذينك الاثنين يتكثّر على ما وصفنا . وقد يوجد للاثنين الأولين حركة وسكون وفيهما عقل وحياة ، غير أن ذلك العقل ليس هو كعقل منفرد لكنه عقل فيه جميع العقول وكلها منه ، وكلّ من العقول فهو كثير على قدر كثرة العقول وأكثر منها . والنفس التي هناك ليست كأنها نفس واحدة منفردة لكنها كانت النفوس كلها فيها ، وفيها قوة أن تعقل النفوس كلها لأنها حياة تامة . فإن كان هذا هكذا ، وكانت النفس الحية الناطقة واحدة من الأنفس ، فلا محالة أنها هناك أيضاً . فإن كانت هناك فالإنسان هناك أيضاً ، إلا أنه هناك صورة بغير هيولى . — فقد بان أنه لم يكن العالم الأعلى ذا صور كثيرة ، و إن كانت صُور الحيوان كلها فيه .

فإن قال قائل: قد يجوز لجاعل أن يجعل الحيوانات الكريمة في العالم الكريم الأعلى ، فأما الحيوانات الدنية فإنه (أ) لن يجوز أن يقول إنها هناك . وذلك أنه إن كان الحي الناطق العقلي هو الحي الكريم الشريف ، فالحي الذي لا نُطْق له ولا عقل هو الحي الدني . فإن كان الكريم في الموضع الأكرم ، فالدني لا يكون فيه ، بل يكون في الموضع الأدني . وكيف يمكن [٧٥] أن يكون في العقل شيء لا عقل له ولا نُطْق ! وإنما نعني المعقل العالم الأعلى كله ، إذ كلّه عقل وفيه جميع العقول ومنه العقول بأسرها . فنقول : إنّا بريد قبل أن ترد على قائل هذا القول أن نجعل لنا مثالا نقيس (٢٦) به الأشياء التي نقول بريا في العالم الأعلى ، وهو (٣) الإنسان . فنقول : إن الإنسان الذي ها هنا في العالم الأسفل ليس مثل الإنسان الذي في العالم الأعلى كا بينا . فإن كان هذا الإنسان ليس مثل ذلك الإنسان ، لم تكن أيضاً سائر الحيوانات التي هناك مثل الحيوانالذي ها هنا ، بل ذاك أفضل وأكرم من هذا بكثير .

وأقول (٢): إن نُطْق الإنسان الذي هناك ليس هو مثلَ نُطْق الإنسان الذي ها هنا ، وذلك أن الناطق الذي ها هنا يروّى ويفكر ، والناطق الذي هناك لا يروّى ولا يفكر ،

<sup>(</sup>١) ب، ف: فلن يجوز.

<sup>(</sup>٢) ط: أن نقيس - ح: لا نقيس - والتصحيح عن س، ب، ف.

<sup>(</sup>٣) ط: فهو - والضمير يعود على « المثال » .

<sup>(</sup>٤) بغير واو في ف ، ب .

وهو قبل الناطق المرقى المفكر. فإن قان قائل: فما بال الناطق العالى إذا صار في هذا العالم روّى وفكر، وسائر الحيوان لا يروّى ولا يفكر إذا صار هاهنا وهي كلها هناك عقول ؟ — قُلنا: إن العقل مختلف، وذلك أن العقل الذي في الإنسان غيير العقل الذي في سائر الحيوان. فإن كان العقل في الحيوانات العالية مختلفاً، فلا محالة أن الروية والفكرة فيها مختلفة. وقد نجد في سائر الحيوان أعمالا كثيرة ذهنية.

فإن قال قائل: إن كانت أعمال الحيوان ذهنيّة ، فلم لم تكن أعمالها بالسواء كلها ؟ و إن كان النطق علّة الروّية هاهنا ، فلم لم يكن الناس كلهم سواء بالرويّة ، لكن رويّة كل واحد منهم غير روية صاحبه (۱) ؟ - قُلنا: إنه ينبغي أن نعلم أن اختلاف الحياة والعقول إنما هو (۲) لاختلاف حركات الحياة والعقل . فلذلك كانت حيوانات (۳) مختلفة وعقول مختلفة "، إلا أن بعضها أنور وأبين وأظهر وأشرف من بعض .

أقول (٤): إن الحياة (٥) والعقل في بعضها أبين وأظهر ، وفي بعضها أخنى ، بل نقول : هي في بعضها أضوأ وأشدُّ نوراً من بعض ، وذلك أن من العقول ماهو قريب من العقول الأولى ، فلذلك صارت أشدَّ نوراً من بعضها ؛ ومنها ما هو ثان لها ، ومنها ما هو ثالث . فلذلك [ ٥٧ ب ] صار بعض العقول التي ها هنا هي إلهاية (٢) ، و بعضها ناطقة ، و بعضها غير ناطقة لبُعْدها من تلك العقول الشريفة . وأما هناك فالحيُّ الذي نستيه ها هنا غير (٧) ناطق هو ناطق ، والحي الذي لا عقل له هاهنا هو هناك ذو عقل . وذلك أن العقل الأول الذي ناطق هو عقل من فلذلك صار الفَرَس عقلاً ، وعقلُ الفرس هو فرس (٨) ؛ ولا يمكن أن لكون الذي يعقل الفرس أيضاً هو (٩) عاقل الإنسان ، فإن ذلك محال في العقول الأولي ، وإلا لكان العقل الأول يعقل شيئاً ليس هو بعقل . فإن كان ذلك محالاً ، كان العقل وإلا لكان العقل الأولى يعقل الأولى يعقل الأولى يعقل الأولى يعقل الأولى عاقل الأولى العقل الأولى العقل الأولى العقل المقل الأولى يعقل شيئاً ليس هو بعقل . فإن كان ذلك محالاً ، كان العقل

<sup>(</sup>١) ط: صاحبها . (٢) ح، ط الخ: هي .

<sup>(</sup>٣) ف: حيوان.(٤) مصححة فى ف: بل أقول.

<sup>(</sup> ٥ ) ب: الحيوان ( = الحياة ) . ( ٦ ) ط: الهيئة ( !! )

<sup>(</sup> ٧ ) غير: ناقصة في ح .

 <sup>(</sup> ٨ ) كذا في س . - وفي ط : فرس به ؟ وفي ح : فرس له .

<sup>(</sup>٩) ح: إنما هو.

الأول إذا عقل شيئًا ما ، كان هو وما عَتَله (١) سواء ، فيكون العقل والشيء واحدًا . فكيف صار أحدها عقلًا وصار الآخر ، أعنى الشيء المعقول ، شيئًا لا عقل له ! ؟

فإنه إن كان ذلك كذلك ، كان العقلُ يعقل معقوله ؛ والمعقول غير عاقل — فهذا محالُ. فإن كان هذا محالاً ، فالعقلُ الأول لا يعقل شيئًا لا عقل له ، بل يعقل (٢) عقلا نوعيًا و يعقل حياة نوعيّة . وكما أن الحياة الشخصية ليست بعادمة للحياة المُرْسَلة (٣) ، فكذلك العقل الشخصي ليس بعادم للعقل المُرْسَل .

فإن كان هذا هكذا ، قلنا : إن العقل الكائن في بعض الحيوان ليس هو بعادم للعقل الأول ، وكل جزء من أجزاء العقل هو كل التجزأ به العقل ، فالعقل للشيء الذي هو عقل له هو بالقوة الأشياء كلها ؛ فإذا صار بالفعل صار خاصاً ، وإنما يصير بالفعل أخيراً ؛ وإذا كان أخيراً بالفعل ، صار فرساً أو شيئاً آخر من الحيوان . وكلاه سلك الحيوان إلى أسفل صار حياً دنيئاً خسيساً ، وذلك أن القوى الحيوانية كلا سلكت إلى أسفل (٢) ضعفت وخفيت بعض أفاعيلها ، وكلا خفيت بعض أفاعيلها العالية حدثت من تلك القوى في خسيس دني فيكون ذلك الحي ناقصاً ضعيفاً ؛ فإذا صار ضعيفاً ، احتال له العقل الكائن فيه فيحدث الأعضاء القوية بدلا مما نقص عن قوته . فلذلك صار لبعض الحيوان أظفار ولبعضه غالب (٢) ولبعضه قرون ولبعضه أنياب ، على نحو نقصان قوة الحياة فيه . فإن كان هذا هكذا ، قلنا إنه لما سلك (٨) العقل أ [٨٥ ] إلى هذا العالم الأسفل وانتقص (١) نقصاً كثيراً احتال لذلك النقصان فتمه (١٠) ببعض الآلة التي صيرها فيه فيصير بها تاماً كاملا ، وذلك أنه ينبغي أن يكون كل حي من الحيوان تاماً كاملا ، وذلك بأنه حي وأنه عاقل . وذلك أنه ينبغي أن يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً يمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع قلنا : إنه قلّا يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً بمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع قلنا : إنه قلّا يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً بمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع قلنا : إنه قلّا يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً بمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع قلنا : إنه قلّا يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً بمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع قلنا : إنه قلّا يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً بمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع قلنا : إنه قلّا يكون من ذلك الحيوان . وأيضاً بمكن أن نقول له : إنّا إذا أضفنا جميع المنا المنا

<sup>(</sup>١) ف، ب: وما عقله إياه . (٢) ب، ف: يعقله .

<sup>(</sup>٣) المرسلة = المطلفة. (٤) ف: كلي .

<sup>(</sup> ٥ ) ط : وكلما سلكت الحياة إلى الأسفل صار حياً ...

<sup>(</sup> ٢ ) ط: الأسفل . ( ٧ ) كذا في ص . - أما في ح ، ط: مخاليب .

<sup>(</sup> ٨ ) ح: سلكت . " ( ٩ ) ط: النقس .

<sup>(</sup>١٠) مَّ ، ح : قائمة (!) — وصوابه : فأتمه ؛ وفي سَ كما أثبتنا .

الحيوان بعضها إلى بعض كان الكلُّ منها تاماً كاملاً، أعنى تكون الحياة والعقل بها كلها تاماً كاملاً على نحو ما يليق بها من التمام والكمال.

ونقول: إنه إن كان ليس من الواجب أن يكون المعلول واحداً محضاً لثلا يكون مثل العلّة كائناً كاييّنا(٢) آنفاً ، فلا محالة إذن أنه ينبغي أن يكون كل(٢) واحد مركباً من أشياء كثيرة ولا يمكن أن يكون من أشياء متشابهة و إلاّ كان مكتفياً أن يكون واحداً فقط فيكون سأتر الأشياء فيه باطلا إذا كانت يشبه بعضها بعضاً . فينبغي أن يكون مركباً من أشياء مختلفة الصور ، وأن يكون كل صورة فيها بصفاتها وحدها ، وأن يكون كل واحدة منها في واحدة من الصور على نحو اختلاف المشاعر متفاضِلاً ، لكنه (١) بأنه للحي شيء واحد ؟ وعلى (٥) هذا ينبغي أن تكون صفات العقل الأول مختلفة وأن لا تكون متشابهة .

فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن للسكل عسناً وهو أن يكون مركباً من أشياء مختلفة ، وللخاص حسناً وهو أن يكون كل واحد من الأشياء على ما يليق به أن يكون — وكذلك هذا العالم مركب من أشياء مختلفة ، والنقص الذى فيه منها فضل ، والسكل (٢) واحد بأنه عالم ، ولسكل (٧) واحد منه — شريفاً كان أو دنيًا — فضل على نحو ما يليق به من الفضيلة والتمام . فإن كان هذا على ما وصفناه ، رجعنا وقلنا (٨) : إن كل صورة طبيعية في هذا العالم هي في ذلك العالم ، إلا أنها هناك بنوع أفضل وأعلى ، وذلك أنها ها هنا متعلقة بالهيولى ، وهي هناك بلا هيولى ؛ وكل صورة طبيعية ها هنا فهي ضم للصورة التي هناك بالهيولى ، وهي هناك سماي وأرض وهواي وماي ونار ؛ و إن كان هناك هذه الصورة (١) فلا محالة أن هناك نباتاً أيضاً .

<sup>(</sup>١) ما بين الرقمين ناقص في ط.

<sup>(</sup> ٢ ) ط: العلة كاثناً آنفاً ( فيه نقص ) .

<sup>(</sup>٣) ف ، ن : يكون واحداً مركباً من أشياء كثيرة .

<sup>(</sup>٤) ط: لكنه بأنها . — ص: اختلاف المساعى (!) متفاضل لكنه بأنها الحى مى شىء واحد.

الواو: ناقصة فى ط .
 الواو: ناقصة فى ط .

<sup>(</sup> Y ) ف: والكل . ( A ) ب: فقلنا .

<sup>(</sup> ٩ ) الصورة: ناقصة في ف.

فإن قال قائل: إن [ ٥٨ س ] كان في العالم الأعلى نبات ، فكيف هي(١) هناك؟ و إن كان ثمت نارُ وأرض ، فكيف هما هناك ؟ — فإنه لا يخلو<sup>(٢)</sup> من أن يكونا هناك حَيَّيْن (٢) أو مَيَّتَيْن . و إن كانا ميَّتين مثل ما ها هنا ، فما الحاجةُ إليهما هناك ؟ و إن كانا حيّين فكيف يحييان هناك ؟ – قلنا : أما النبات فنقدر أن نقول إنه هناك حيُّ لأنه ها هنا حيُّ أيضًا ، وذلك أن في النبات كلَّةً فاعلة محمولة على حياة . و إن كانت كلة النبات الهيولانية حياة ، فهي إذن لا محالة نفس ما أيضاً . وأحرى أن تكون هذه الكلمة في النبات الذي في العالم الأعلى ، وهو النبات الأول ، إلا أنها(1) فيه بنوع(٥) أعلى وأشرف ، لأن هذه الحكلمة التي في هذا النبات إنما هي صنم (١٦) من تلك الحكلمة ، إلا أن تلك الكلمة واحدة كلية ، وجميع الكلمات النباتية (٧) التي ها هنا متعلقة بها . فأما كلات النبات التي ها هنا فكثيرة ، إلا أنها جزئية ؛ فجميع نبات هذا العالم الأسفل جزئيٌّ وهو من ذلك النبات السكلي . وكل ما طلب الطالب من النبات الجزئي ، وجده في ذلك النبات الكلى اضطراراً. فإن كان هذا هكذا ، قلنا : إنه إن كان هذا النبات حياً ، فبالحرى أن يكون ذلك النبات حياً أيضاً ، لأن ذلك النبات هو النبات الأول الحقُّ ، فأما هذا النبات فإنه نبات ثانِ وثالثُ لأنه صنم لذلك النبات. و إنما يحيا هذا النباتُ بما يفيض عليه ذلك النباتُ من حياته ؛ فأما الأرض التي هناك إن كانت حيةً أو ميتة ، فإنَّا سنعلم ذلك (^) إن نحن علمنا ما هذه الأرض ، لأن هذه صنم للله الله ، فنقول : إن لهذه الأرض حياةً ما وَكُلَّةً فَاعَلَةً . والدَّليل على ذلك صُورَها المُخْتَلَفَة ، وذلك أنها < فيها > ينمو وينبت الكلاً وتنبت الجبال - فإنها نبات أرضى - ؛ وفي داخل الجبال حيوان كثيرة ومعادن وأودية (٩) وغير ذلك . و إنما تـكون هذه فيها لأجل الـكلمات(١٠) ذوات النفس التي فيها

<sup>(</sup>١) هي : ناقصة في ف .

<sup>(</sup> ٢ ) ط: لا محاله — وهذا سوء قراءة من ديتريصي للكلمة المختصرة : لايخ .

<sup>(</sup>٣) ف: إما حيين (٤) ط: أنه .

 <sup>(</sup>ه) ف: نوع.
 (٦) صنم: ناقصة فى ح.

<sup>(</sup>٧) ف: النباتي .

 <sup>(</sup> ٨ ) ط: تلك إن: ناقصة في ف . - ب : ذلك علما ما هذه ...

<sup>(</sup>٩) ب، ف: وأدوية . (١٠) ب، ف: الكلمة ذات النفس .

فإنها هي التي تصور في داخل الأرض هذه (١) الصور ، وهذه الكلمة التي هي صورة الأرض التي تفعل في باطن الأرض كما تفعل الطبيعة في باطن الشجرة (٢) ، وعود الشجرة (٣) يشبه الأرض بعينها ، والحجر الذي يقطع من الأرض يشبه الغصن [ ٥٩ ] الذي يقطع من الشجر . فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن الكلمة الفاعلة في الأرض الشبيهة بطبيعة (١) الشجر هي ذات نفسٍ ، لأنه لا يمكن أن تكون ميّنة وأن تفعل هذه الأفاعيل العجيبة العظيمة في الأرض. فإن كانت حية ، فإنها ذات نفس لا محالة . فإن كانت هذه الأرض الحسية (٥) التي هي ضم ، حيةً ، فبالحرى أن تـكون تلك الأرضُ العقلية حيةً أيضاً وأن تُـكُون هي الأرض الأولىٰ ، وأن تُـكون هذه الأرضُ أرضاً ثانية لتلك الأرض شبيهةً بها . والأشياء التي في العالم الأعلى كلها ضياء لأنها في الضوء الأعلى ، وكذلك كلُّ واحدٍ منها يرى الأشياء في ذات صاحبه فصار لذلك كلُّها في كلُّها وصار الكلُّ في الكلُّ ، والـكلُّ في الواحد ، والواحد منها هو الـكل ، والنور الذي يسنح عليها لا نهاية له ، فلذلك صاركُلُّ واحد منها عظيم ، وذلك أن الكبير منها عظيم والصغير عظيم ؛ وذلك (١٦) أن الشمس التي هناك هي جميع الكواكب ، وكلُّ كوكب منها شمس أيضاً ، غير أن منها ما يغلب الكوكب<sup>(٧</sup> فيسمى شمساً ، ومنها ما يغلب عليه<sup>٧)</sup> الكوكب فيسمى كوكباً . وقد يُرىٰ كُلُّ واحدٍ منها في صاحبه ، و يُرىٰ كُلُّها في واحدٍ ، والواحدُ يُرى في كُلُّها . فهناك حركة ، إلا أنها حركة نقية محضة ، وذلك أنها ليست تبدأ من شيء وتتناهى إلىشيء ولا هي غير المتحرك بل هي المتحرك . وهناك سكون نتى محض ، وليس ذلك السكون بأثر حركة ولا هو مختلط بالحركة . فهناك الخسنُ النقيُّ المحض لأنه ليس محمولا في (^ شيء ليس هو بحسن ولا هو<sup>(٢)</sup> بشديد القبح . وكل واحد من الأشياء التي هناك ثابت قائم في

<sup>(</sup>١) هذه ... الأرض: ناقصة في ب . (٢) ط: الشجر .

<sup>(</sup>٣) ط: الشجر. (٤) ط: لطبيعة.

<sup>(</sup> ٥ ) ح: الحية . ( ٦ ) ط: فذلك .

<sup>(</sup>٧) ما بين الرقمين ناقص في ط.

<sup>(</sup>٨) ط: من . (٩) ط: وإلا هو شديدِ القبح .

أرض ليست بقو يمة (١)، وذلك أن كل واحد منها ثابت قائم (٢) في الشيء الذي قوته (٣) وحياته في الجوهر ، غير أنه يعلوه كالقوى البدنية ؛ وليس هناك للشيء غير الموضع الذي هو فيه ، وذلك أن الحامل عقل والمحمول عقل أيضاً .

ومثال ذلك هذه السماء الواقعة تحت الحسّ: فإنها نيّرة مضيئة ، وضوؤها للكواكب فيها ؛ غير أنّها و إن كانت مضيئة فإن كلَّ واحد منها في غير موضع صاحبه في (١) السماء ، وكل واحد منها جزي فقط وليس بكلّ ، كالأشياء التي في السماء الروحانية ، [ ٥٩ ب ] فإن كل جزء منها هو جزي وكلُّ : فإذا رأيت الجزء فقد رأيت الكل ، و إذا رأيت الكل فقد رأيت الجزء ، وذلك أن وهم أحدهما يقع على الجزء الواحد ، ونظره يقع على الكل لحدَّته وسُر عته .

فن كان له بصر مثل بصر النفوس وكان حديد البصر ، كان يبصر ما في بطن الأرض و إنما أراد صاحب الله فز (٥) أن يصف بصر العالم الروحاني وأن يعلمنا أن بَصَر أهل ذلك العالم حاد الله سريع لا يفوته شيء مما هناك (١) والنظر إلى ذلك العالم و إلى ما فيه ليس يُعْمِب (١) ، ولا يَشْبَعُ الناظر من النظر إليه فيميل عنه بالحركة (٨) ، لأن البصر هناك ليس يتعب منه (١) فيحتاج إلى السكون لترجع قوة النظر إليه بالحركة . والناظر هناك لا ينظر (١٠) إلى بعض الأشياء فيستحسنه و يلتذ به ، لكنه إنما ينظر إليها كلها كا هاهنا : ينظر واحداً (١١) منها فيستحسنه و يلتذ به . فالأشياء التي هناك لا تنفد ولا تنقص ولا يمل (١٢) الناظر إليها ولا ينفر وفرغ وفتر (١٤) عن ولا ينفد اشتياقه منها ، فإن المشتاق إذا نفد شوقُه من (١٣) الشيء حقّره وفرغ وفتر (١٤) عن

<sup>(</sup>١) كذا في س. — أما في ط: ثابت تام ليست بقعرية في الأرض وذلك (!!) — وفي ح: ثابت تام في الأرض ليت بقوية .

 <sup>(</sup>٢) ط، ح: تام .
 (٣) س: الذي فوقه ومثله في الجوهر .

<sup>(</sup>٤) ب، ف الخ: من. (٥) ط: البصر.

<sup>(</sup>٦) هنا نقص طَويل في من هكذا: مما هناك لا بنفس (!) فيحتاح إلى السكون لترجم قوة البصر إليه والناظر هناك لاينظر إلى بعض الأشياء فيستحسنه ويلتذ به ، لكنه إنما ينظر إليها ...

<sup>(</sup>٧) ف، ط: بتعب. (٨) ب، ط: الحركة

<sup>(</sup> ٩ ) في النسخ: عنه .

<sup>(</sup>١٠) ط: لما نظر إلى بعض الأشياء فيستحسنها ويلتذبها لكنه ...

<sup>(</sup>١١) ب، ح: ينظر واحد فيستحسنها ويلتذ بهد...

<sup>(</sup>١٢) ح عيل . (١٣) ط: في: (١٤) ط: وفرغ طلبه .

طلبه وقلّل من (١) النظر إليه ؛ لكن الناظر إليها ، أعنى إلى تلك الأشياء كلها ، كما طال نظره إليها ازداد بها مجباً و إليها شوقاً فينظر إليها بنظرة لا نهاية لها .

و إنما جعل الناظر كلا يشبع من (٢) النظر إليها ولا يتعب (٣) عنها لأنها لا تتغير عن حُسنها ، بل كلا رآها الناظر ازدادت عنده حُسناً وجمالاً . وليس في الحياة التي هناك تعب ولا نَصَبُ لأنها حياة نقية عذبة ، والشيء ذو الحياة الفاضلة ليس يتعب ولا يدخل عليه الألم ، لأنها لم تزل كاملة منذ أُبدَعَت غير ناقصة ، ولذلك لاتحتاج إلى النَّصَب والتعب . وإنما أبدعت تلك الحكمة من الحكمة الأولى والجوهم الأول من الحكمة ، لا أن الجوهر أول ثم الحكمة ، بل الجوهر هو الحكمة ، والآنية الأولى هي الجوهر والجوهر هو الحكمة ، لا أنه جوهر ثم حكمة كما يكون في الجواهر الثواني ، بل الآنية والجوهر والحكمة شيء واحد ، فلذلك صارت تلك الحكمة أوسع من كل حكمة وهي حكمة الحكم ، وأما الحكمة التي في العقل فإنما هي مع العقل — أقول إن العقل بُريء (١) أولا ثم بُرئت حكمته ، مثلما قيل في المقل فإنما هي مع العقل — أقول إن العقل بُريء (١) أولا لذاته (٢) ثم تُذْ كر عقو بته ، مثلما قيل في المُشترى : عقو بته مع (١) المنات المن

والأشياء السماوية (٧) والأرضية إلما هي أصنام [ ١٦٠] ورسوم للأشياء التي في العالم الأعلى ، ولذلك صار ما هناك منظراً عجيباً لا يراه إلا أهل السعادة والجد (٨) ، وهم الذين الجتهدوا في النظر إلى ذلك العالم . فأما عظمة الحكمة الأولى وقوتها ، فمن الذي يقدر أن يراها و يعرفها كُنه معرفتها ؟! وذلك لأنها حكمة فيها جميع الأشياء ، وقدرة أبدعت الأشياء كلها . فالأشياء كلها فيها وهي غير الأشياء كلها لأنها علة الأشياء العقلية والحسية ، غير أنها ، أبدعت الأشياء الحسية بتوسّط العقلية ، والأشياء كلها تُنسَب إليها لأنها هي علّة العِلَل وحكمة الحكم كما قد قُلنا مراراً .

<sup>(</sup>١) ح، ط: قل.

<sup>(</sup>٢) ط: في . (٣) ب، ف: يغيب .

<sup>(</sup>٤) ط: بدأ أولا ثم بدأ حكمته — ح: برء أولا ثم برى حكمته — ص: برى أولا ثم برى بعد ذلك حكمته ...

<sup>( • )</sup> مع ... عقوبته : ناقصة في ح . ( ٦ ) لذاته : ناقصة في ب ، ف .

<sup>(</sup>٧) ط، ح: السَّائية.

<sup>(</sup> ٨ ) ف ، ح ، ط : والحدود ( بالحاء المهملة ) — وما أثبتنا في ص ، ب .

فإن كانت الحكمة الأولى علة العلل ، فإن (١) كل فعل يفعله معلُوها فإليها يُنسَب أيضًا بنوعٍ أرفع وأفضل . وما أشرف العالم الأعلى والأشياء التي فيه ! وأشرف منها وأجلُ الحكمة التي أبدعتها لأنها هي شرف كل شرف . وان (٢) يقدر على النظر إلى ذلك العالم إلا المرء الدى استغرق عقلُه حواسَّه ، [(٣)وهو أفلاطون الشريف الإلهٰى فلا يعرف إلاَّ بأنه عقلُ فقط ] وهو الذي اعتاد أن يعرف الأشياء بنظر العقل (٤) لا بمنطق وقياس. وأما نحن فلم تُرَضُ (٥) أنفسنا بالنظر إلى حُسن ذلك العالم النورى وبهائه ، لأن الحس قد غلب علينا فلا نصدق إلا بالأشياء الجسمانية فقط ، فلذلك ظَننّا أن العلوم إنما هي آراء قد استخرجت من قضايا وأنه لا يمكن أن يكون علم ما إلا لوضع القضايا واستنباط النتائج منها. وليس ذلك كذلك في جميع العلوم التي ها هنا . وذلك أن علم الأوائل الأولى النقية الواضحة 'يُعْلم بغير وضع القضايا ، لأنها هي القضايا التي تستنبظ النتائج منها . فإن كان بعض العلوم في هذا العالم ينال بنفسه بلا شيء آخر ، فبالحرى أن العلوم العالية والآراء السامية لا تحتاج إلى القضايا<sup>(١)</sup> المفضية (٧) إلى دَرْك الحق ، يل إنما ينال الحق هنا بلا خطأ ولا كذب ألبتة لأنها بلا توسُّط كا قلنا ، ولأنه (٨) إنما يقع على شيء مبسوط أيضاً لا يخالطه شيء غريب ولا عرض كا يخالط العلوم (٩) ها هنا الأشياء الأرضية فلا تُدْرَك إدراكا صحيحاً ولا صادقاً . فمن شكٌّ في ذلك العالم وأنه على هذه الصفة التي وصفناها ، فإنّا تاركوه [ ٣٠ ب ] ورأيه لئلا نشغل أنفسنا بمجادلته فندع اتساق (١٠) قولنا بوصف حقائق الأشياء وصدقها .

<sup>(</sup>١) ح، ط: فإن كان كل فعل تفعله معلولها ينسب إليها أيضاً ...

<sup>(</sup>٢) ط: وإن.

<sup>(</sup>۳) هذه الزيادة موجودة في ط، وغير موجودة في ص، ح، ب، ف — ونحن نرى أنها مقمحة على النص في النسخة التي نقلت عنها ط، ولهذا يجب حذفها .

<sup>(</sup> ٤ ) لاحظ هذا التعارض هنا بين العقل وبين المنطق والقياس .

<sup>(</sup> ه ) من الفعل : راض ، يروض : تدرب ، مهن على ، تمرس بكذا . — وفى ط ضبطت خطأ هكذا : ترض ( بوضح فتحة على الضاد وكأنها من الفعل : رضى ، يرضى) .

<sup>(</sup>٦) ص: إلى قضاء إلى درك الحق من عندنا.

<sup>(</sup>٧) ب، ف، ح، ط، الخ. المفيضة — والتصحيح من عندنا .

<sup>(</sup> ٨ ) ط: قلنا لأنهما لا يقعا إلا على شيء متوسط وأيضاً لا يخالطه ... -- ح: ولأنه إنما يقع لا على شيء متوسط وأيضاً لا يخالط الشيء غربب ولا عرضي ...

<sup>(</sup> ٩ ) العلوم هاهنا : ناقصة في س .

<sup>(</sup>١٠) ط، ح: انساق. ص: إنشاء. وما أثبتنا في ب.

وترجع إلى ماكنّا فيه من صفة العلوم التى فى ذلك العالم ، وكيف تكون . فنقول : إن أفلاطون الشريف (١) الإلهى قد رأى ذلك العالم برؤيه العقل ووصفه ، وذكر العالم الحكائن هناك ، وأن العلم هناك ليس هو (٢) بشىء فى شىء ؛ ولم يَصِفْ كيف يكون ذلك و إنما ترك صفته على عَد منه وأراد (٣) أن نطلب نحن ذلك ونفحص عنه بعقولنا فيدركه منّا من كان لذلك أهلاً .

## في العالم المقلي (٥)

فنحن واصفون كيف العالم هناك ، وجاعلون مبتدأ قولنا من ها هنا . فنقول :

إن كل مصنوع (٢) إنما يكون بحكمة ما ، صناعياً كان (٧) أم طبيعياً . ومبدأ كل صناعة (٨) هو الحكمة في صنع الأشياء ؛ والحكمة أيضاً صنائع لا محالة . فإن كان هذا على ما وصفنا ، رجعنا فقلنا : إن جميع الصناعات تكون (٩) في حكمة ما . وقد يُنسب الصّنع أيضاً إلى الحكمة الطبيعية ، لأنه إنما يحكى الطبيعة ويتشبه بها . والحكمة الطبيعية لم تتركب من الأشياء ، لكنها شيء واحد ؛ وليست بواحد مركب من أشياء كثيرة ، لكنها تنمو (١٠) من الواحد إلى الكثرة (١١) . فإن جَعَلَ جاعل هذه الحكمة الطبيعية من الحكمة الأولى اكتفى بها ولم يحتج أن يترقى إلى حكمة أخرى لأنها حينئذ لا تكون من حكمة أخرى هي أعلى ، ولا تكون في شيء آخر . فإن جعل جاعل القوة المخرجة للصناعة من الطبيعة ، وجعل أول هذه الطبيعية ؟ فإنه لا يخلو من وجعل أول هذه الطبيعية ؟ فإنه لا يخلو من

<sup>(</sup>١) الشريف الإلهي : ناقصة في س . — الإلهي : ناقصة في ح ، ب ف ، . — ب أفلاطن .

<sup>(</sup> ٢ ) هو: ناقصة في من - ف ، ب ، ح ، س : شيء في شيء - ط : بشيء من شيء .

<sup>(</sup>٣) ف: إرادة أن . ب: بغير واو . ﴿ ٤ ﴾ ف: بقولنا . ط: فيدرك .

<sup>(</sup> ٥ ) العنوان في ط ، ب ، ف دون ح ، س . ( ٦ ) مصنوع : ساقطة من ف .

<sup>(</sup> v ) ط: كانت. ( A ) هو: ناقصة في ط.

<sup>(</sup>٩) ف، ب: من . (١٠) ف: تنحو .

<sup>(</sup>١١) ط: الكثيرة . (١٢) ح: القوة الطبيعة فإنه لا يخلو ...

<sup>(</sup>١٣) ح، الخ: فقلنا.

أن تكون من ذاتها، أو من غيرها. فإن كانت هذه القوة من الطبيعة نفسها، وقفنا ولم نرق إلى شيء آخر. وإن أبوا ذلك وقالوا إن قوة الطبيعة مبتدعة من العقل ، قلنا: إن كان العقل ولد الحكمة ، فإنه لا يخلو إما أن تكون الحكمة التي في العقل من شيء (۱) آخر أعلى منه ، وإما من ذات العقل . فإن قالوا: إن العقل ولد الحكمة من ذاته — قلنا: إنه لا يمكن ، وليس كذلك العقل لأنه آنية ثم حكمة من (۲) الحكمة الأولى ؛ وإنما هي صفة فيه لا جوهر ، فإن كان هذا هكذا ، قلنا إن الحكمة الحق هي جوهر ، والجوهر الحق هو حكمة (۱ من كان هذا هكذا ، قلنا إن الحكمة الحق هي جوهر ، والجوهر الحق هو حكمة (۱ من الله المتدعت من ذلك الجوهر الأول ، وكل [ ١٦١ ] جوهر حق إنما ابتدعت من ذلك الجوهر الأول ، وكل [ ١٦١ ] حكمة ليس بجوهر حق إنما ابتدع من تلك الحكمة الحقية (١ ) ولذلك صار كل جوهر ليس فيه حكمة ليس بجوهر حق من تلك الحكمة الحقية (١ ) فإنه التا كان مبتدعا من الحكمة الأولى صار جوهراً مرسلا (٥) .

فنقول: إنه لا ينبغى أن يظنَّ ظانُّ أن جوهر الأشياء التى فى ذلك العالم بعضها أرفع من بعض فى الجوهر، ولا أن بعضها أشرفُ صورة من ( بعض وأحسن، بل الأشياء التى هناك كلها صورها ، حسنة شريفة ، وهى مثل الصور التى يتوهم المتوهم أنها فى نفس الصانع الحكيم. وليست صورها كصور مصورة فى حائط، الكنها صور فى آنيات. فلذلك سماه الأولون « المُثلُ » أى الصور ( ) التى ذكرها أفلاطون الشريف ( ) آنيات وجواهر.

ونقول: إن (<sup>(4)</sup> حكماء مصر قد كانوا رأوا بلطف أوهامهم هذا العالم العقلى والصور التى فيه وعرفوها معرفة صحيحة إما بعلم مكتسب، و إما بغريزة وعلم طبيعى. والدليل على

<sup>(</sup>۱) بعد هذه الكلمة ينتهى مخطوط ف ( = باريس فارسى ملحق رقم ١٦٤٠ ) إذ ســقط منه ما بعد ذلك من أوراق .

<sup>(</sup>۲) ب: بين

<sup>(</sup>٣) ظ: هو حكمة كل حكمة حق ( مع ضبط "كل " بالكسر ) .

<sup>(</sup>٤) ط: الحفية (بالحاء المعجمة والفاء الموحدة).

<sup>(</sup> ٥ ) مرسل = مطلق . ( ٦ ) ما بين الرقمين ناقص في ب .

<sup>(</sup>٧) ط: المثل ( محركة ) أى الصورة .

<sup>(</sup> ٨ ) الشريف: ناقصة في ح ، ص ، ب .

<sup>(</sup> ٩ ) ص: إن حكماء مصر كانوا قد رأوا ... ب ، ط ، ح : إن الحكماء المبصرين . – والحلاف هنا مهم جداً . والترجمة اللاتينية أخذت أيضاً بما أثبتناه هنا وفقاً لمخطوط ص ، إذ ورد فيها : ( Aegyptiorum ( ترجمة كاربتييه ص ١٥٠ ) – راجم ما قلناه في التصدير العام .

ذلك أنهم كانوا إذا أرادوا أن يصفوا شيئًا بينوه بحكمة صيحة عالية ؛ وذلك أنهم لم يكونوا يرسمونه رسمًا بكتابٍ موضوع بالعادة التي رأيناها بكتبٍ ، ولا كانوا يستعملون القضايا والأقاويل، ولا الأصوات والمنطق فيعترون به عما في نفوسهم (۱) — إلى من أرادوا — من الآراء والمعانى ، لكنهم كانوا ينقشونها في حجارةٍ أو في بعض الأجسام فيصيرونها أصنامًا .

وذلك أنهم كانوا إذا أرادوا أن يصفوا بعض العلوم نقشوا له صنماً وأقاموا للناس عَلَمًا . وكذلك كانوا يفعلون في سائر العلوم والصناعات ، أعنى أنهم كانوا ينقشون لـكل شيء من الأشياء صناً بحكمة متقنةٍ وصنعةٍ (٢) فائقة ، ويقيمون تلك الأصنام في هياكلهم فتكون لهم كأنها كتبُ تنطق وحروفٌ تقرأ . وعلى هذا كانت كتبهم التي قيدوا فيها معانيهم ووصفوا بها الأشياء . و إنما فعلوا ذلك لأنهم أرادوا أن يعلَّمونا أن لكل حكمةٍ ولكل شيء من الأشياء صنماً عقلياً وصورة عقلية لا هيولى لها ولا حامل ، بل أبدعت جميعُها دفعةً واحدة لا بروية ولا فكر ، لأن مبدعها واحد مبسوط أيبدع الأشياء المبسوطة دفعة واحدة بأنَّه فقط لا بنوع آخر من أنواع العقل. وكانوا يمثلون (٣) من تلك لكُثل أيضاً والأصنام أصناماً أخر دونها في النقاء والحسن . و إنما فعلوا ذلك لأنهم أرادوا أن يعلمونا أن هذه الأصنام الحسَّية الخسيسة (٤) إنما هي مُثلُ لتلك الأصنام العقلية الشريفة . وما أحسن ما علَّمونا (٥) ، وما أصوب ما فعلوا! ولو أن أحداً أطال الفكر والروية في العلل التي من أجلها فعلوا ذلك ، وكيف نالوا تلك العلل العجيبة تعجَّب منهم ومدَّحهم (١) وصوَّب رأيهم (٧) . فإن كا وا - هؤلاء الرهطُ - أهلا للمديح لأنهم مثّلوا الأشياء العقلية وأخبرونا بالعلل التي نالوا بها الأشياء العالية ثم مثاوها بأصنام غليظة ، وأقاموا الأصنام أعلاماً كأنها كتب تقرأ — فبالحرى أن نعجب من الحكمة الأولى المبدعة الجواهِرَ بغاية (^) الاتقان

<sup>(</sup>١) ب: أنفسهم.

 <sup>(</sup>٢) ط: وحكمة ثابتة - ح: وحكمة فائقة - وما أثبتنا في ص.

 <sup>(</sup>٣) ب: عثلون ذلك .
 (٤) الحسيسة : ناقصة في ب .

 <sup>(</sup>٥) ح، ط، ب: أن يعلمون — وما أثبتنا في س.

<sup>(</sup>٦) ح، ط: منهم وصواب آرائهم . — وما أثبتنا في ص .

<sup>(</sup>٧) ب: وصواب آرائهم .

 <sup>(</sup> ٨ ) ح ، ط : في غاية . - ب : للجواهر .

من غير أن تروى في العلل(١) وكيف ينبغي أن يكون كل مُبدّع منها متقناً حسناً لأنها غاية في الحكمة والفضيلة والحسن بالهوية (٢<sup>)</sup> فقط . وبالهوية أبدع البارى — سبحانه <sup>(٣)</sup>— الأشياء وصيّرها متقنة حسنة بغير رويّةٍ ولا فحص عن عِلل الحسن والنقاوة (١). والأشياء التي يفعلها الفاعل بالروية والفحص عن علل النقاوة (٥) والحسن لن تكون متقنة حسنةً مثل الأشياء التي تـكون من الفاعل الأول بلا روية ولا فحص عن علل الـكون والنقاوة والحسن . فمن لا يعجب من قدرة ذلك الجوهر الشريف العالى! إنه (١) أبدع الأشياء بغير روية ولا فحص عن عللها ، إنما أبدعها بأنه فقط ، فآنيته (٧) هي علَّه العلل ، فلدلك آنيته (٨) لا تحتاج في إبداع الأشياء إلى الفحص عن عِللَها ولا إلى الحيلة في حُسْن كونها و إتقانها (٩)، لأنه (١٠) علة العلل — كما قلنا آنهاً — مستغن ِ بنفسه عن كل علة وكل روية وكل فحص . ونحن ضار بون لقولنا هذا مثلا قائماً بوصفنا (١١) فنقول : إنه قد اتفقت (١٢) أقاويل الأولين على أن هذا العالم لم يكن بنفسه ولا بالبخت ، بل إنما كان من صانعٍ حكيم فاضل. غير أنه ينبغي لنا أن نفحص عن صنعة هذا العالم : هل روّى (١٣) أوّلا الصانع لله أراد صنعته وفكّر في نفسه أنه ينبغي أن يخلق أولا أرضاً قائمة في الوسط من العالم ، ثم بعدُ ماء <sup>(١٤)</sup> وجعله فوق الأرض ، ثم خلق <sup>(١٥)</sup> هواءً وجعله فوق الماء ، ثم خلق ناراً وجعلها [ ١٦٢ ] فوق الهواء ، ثم خلق سماءً وجعلها فوق النار(١٦) ومحيطة بجميع الأشياء ، ثم خلق

<sup>(</sup>١) الواو ناقصة في ط ، ح ، ب . (٢) ص : بالهيئة .

<sup>(</sup>٣) سبحانه: ناقصة في ص . (٤) ح ، ط: والنقاء .

<sup>(</sup> ٥ ) ف ، ح ، ط : النقاء . ( ٦ ) إنه : ناقصة في ص .

<sup>(</sup> ٧ ) فآنيته ... العلل : ناقصة في ص .

<sup>(</sup> ٨ ) مضبوطة بالمدة فوق الألف في ص .

<sup>(</sup> ٩ ) كذا في ص . — أما في ح : ولا عن الحيلة في الحسن في كونها وابقائها — وفي ب ، ط : ولا عن الحيلة إلى الحسن في كونها وابقائها .

<sup>(</sup>١٠) ح، ط: لأنها ... مستغنية .

<sup>(</sup>١١) ط: قابلا لوصفنا - ح: قائلا لوصفنا .

<sup>(</sup>۱۲) في النسخ: اتفق . (۱۳) ح: تروى . ص: وهل روى .

<sup>(</sup>١٤) ط: المآء فيكون فوق الأرض — ح: ماء فيكون فوق الأرض.

<sup>(</sup>١٥) ط ، ح : ثم يخلق هواء فيجعله فوق الماء ثم يخلق ناراً ... ( وهكذا الأفعال في صيغة المضارع ) — وفي س كما أثبتنا .

<sup>(</sup>١٦) الواو: ناقصة في ح ، ط .

حيواناً بصور مختلفة ملائمة لكل حيّ منها ، وجعل أعضاءها الخارجة والداخلة على الصفة التي عليها ملائمة (۱) لأفاعيلها ، فصور (۱) الأشياء في ذهنه وروّى في إنقان أعمالها (۱) ، ثم بدأ (۱) بخلق الخلائق واحداً فواحداً كنحو ما روّى وفكر أولا ؟ — فلا ينبغي أن يتوهم متوهم هذه الصفة على البارى الحكيم ، عز (۱) شأنه ، لأن (۱) ذلك محال غيير ممكن ولا ملائم (۱) لذلك الجوهم التام الفاضل الشريف . ولا يمكن أن نقول إن البارى روّى أوّلا في الأشياء كيف يُبدعها ، ثم (۱) بعد ذلك أبدعها ؛ لأنه لا يخلو أن تكون (۱) الأشياء المُروّاة (۱) : إما خارجة منه ، و إما داخلة فيه . فإن (۱۱) كانت خارجة منه فقد كانت قبل أن يبدعها ؛ و إن كانت داخلة فيه فإما أن تكون غيره ، و إما أن تكون هي هو بعينه ؛ و إن كانت داخلة فيه فإما أن تكون غيره ، و إما أن تكون هي هو بعينه ؛ الأشياء بأنه (۱۱) علة لها . و إن كانت غيره ، فقد ألني (۱۱) مركباً غير مبسوط — وهذا محال .

ونقول: إنه ليس لقائل أن يقول: إن البارى روّى فى الأشياء أولا ثم أبدعها، وذلك أنه هو الذى أبدع الروية، فكيف يستعين بها فى إبداع الشيء وهى لم تكن بعدُ! وهذا محال. ونقول هو الروية، والروية لا تروّى أيضاً. ويجب من ذلك أن تكون الروية تروّى، وهذا إلى ما لا نهاية نه — وهذا محال . فقد بان وصح صحّة قولُ القائل: إن البارى — عز وعلا — أبدع الأشياء من غير روّية. ونقول: إن الصّنّاع إذا أرادوا صنعة شيء روّو أ فى ذلك الشيء ومثّلوا ما فى نفوسهم عما رأوا وعاينوا، وإما أن يُلقوا

<sup>(</sup>١) ص: ملاعًا ..

 <sup>(</sup>٢) ص: فلما صور ...
 (٣) كذا في ص — أما في ط ، ح: علمه .

<sup>(</sup>٤) ص: بدءً خلق – ط: أبدأ . (٥) ط: من شأنه (!)

<sup>(</sup>٦) ط، ح: لأنه. (٧) ط: يلائم

<sup>(</sup> ٨ ) ص : ثم أبدعها بعد ذلك . ( ٩ ) أن تكون : ناقصة في ص .

<sup>(</sup>١٠) ص: المروية . (١١) فإن كانت ... داخلة فيه : ناقصة في ص ـ

<sup>(</sup>١٢) نقص في ب، ط، ح، ص الخ.

<sup>(</sup>۱۳) ت : لأنه .

<sup>(</sup>١٤) بالقاف في ط.

بأبصارهم على بعض الأشياء الخارجة فيتمثلوا أعمالهم بذلك الشيء . فإذا عملوا فإنما يعملونه بالأيدى وسائر الآلات . وأما البارى فإنه إذا أراد فعل شيء فإنه لا يمتّل في نفسه ولا يحتذى صنعة (۱) خارجة منه ، لأنه لم يكن شيء قبل أن يبدع الأشياء ، ولا يتمثل في ذاته لأن ذاته مثال كل شيء ، فالمثال لا يتمثّل . ولم يحتَجْ في إبداع [ ٢٣ ب ] الأشياء إلى آلة لأنه هو علّة الآلات ، وهو الذي أبدعها ، فلا يحتاج فيما أبدعه إلى شيء من (٢٠) إبداعه .

فأما إذا (٢) استبان تُغبِحُ هذا القول وأنه غير ممكن ، فإنّا قائلون إنه لم يكن بينه و بين خلقه متوسط يروّى فيه و يستمين به ، لكنه أبدع الأشياء بأنّه (٤) فقط . وأول ما أبدع صورةٌ ما ، استنارت منه وظهرت قبل الأشياء كلها ، تكاد أن تتشبّه به لشدة قوتها ونورها و بسطها . ثم أبدع سائر الأشياء بتوسط (٥) تلك الصورة كأنها قائمة بإرادتها في إبداع سائر الأشياء . وهذه الصورة هي العالم الأعلى ، أعنى العقول والأنفس . ثم حدّث من ذلك العالم الأعلى العالم الأسفل وما فيه من الأشياء الحسيّة . وكل ما في هذا العالم هو في ذلك العالم ، إلا أنه هناك نق محض غير مختلط بشيء غريب . فإن (٢) كان هذا العالم مختلطاً ليس بنق محض ، فإنه يتفرق و يتصل في صُوره من أوله إلى آخره : وذلك أن الهيولى تصورة أولا بصورة كلية ، ثم (٧ قبلت صورة الاسطقسات ، ثم قبلت من تلك المهورة صورة أخرى (١) ، ثم قبلت من تلك الصورة صورة أخرى (١) ، ثم قبلت بعد ذلك صُوراً بعد صُورٍ ؛ فلذلك لا يمكن (١) لأحد

<sup>(</sup>١) ط، ح: صنعته.

<sup>(</sup>٢) ط: في .

<sup>(</sup>٣) ط، ب، الح: إذا - ولعل صوابه: إذ.

<sup>(</sup> ٤ ) ۚ انَّ = ٥٥ = وجود .

<sup>(</sup>ه) بتوسط ... الأشياء: ناقصة في س.

<sup>(</sup>٦) ب: وإن

<sup>(</sup>٧) مابين الرقمين ناقص في ب.

<sup>(</sup> ٨ ) س: لايقدر أحد أن يرى ...

أن يرى الهيولى لأنها قد لبست (١) صوراً كثيرة فهى خفيّة تحتها ، لا ينالها شيء من الحواس ألبتة (٢) .

تم (٣) الكلامُ بأسره ، ولواهب العقل الحمدُ بلا نهاية والصلاة على محمد وآله بلاغاية وكُتِب في أواسط شهر رمضان المبارك ، في وقت الضحى يوم الاثنين سنة ثلاثون وستين وثمانمائة بمقام أدرنه المحروسة

<sup>(</sup>١) ط: قات - قد: ناقصة في ط.

<sup>(</sup>٢) أُلبتة: ناقصة في ص.

<sup>(</sup>٣) كذا فى ص . — وفى ط : « تم كتاب أثولوچيا بعون الله تعالى وحسن توفيقه . وهذه آخر كتاب أثولوجيا للفيلسوف الإلهى أرسطوطاليس اليونانى » . — وفى ح : « هذا آخر كتاب أثولوجيا للمعلم الأول فيلسوف (كذا ! ) الأعظم أرسطاطاليس » . — وفى ب : « هذا آخر كتاب أثولوجيا لأرسطوطاليس الفيلسوف اليونانى ؟ والحمد لله أولا وآخراً ، وظاهماً وباطناً » .

مقتطفات من التساع الخامس من تساعات أفلوطين رسالة في العسلم الإلهي في العسلم الإلهي (منسوبة إلى الفارابي)

الرموز ص = مخطوط تيمور رقم ١١٧ حكمة بدار الكتب المصرية (من ص ٢ إلى ص ١٥)

## [٢] بسم الله الرحمن الرحيم

هذه رسالة في العلم الإلهى ، للشيخ الفاضل الفيلسوف العالم الزاهد ، أبي نصر الفارابي . قال رحمه الله : يحق علينا أن نفحص عن العقل ، وعن المبدأ الأول الذي دل عليه القياس (۱) ، وأنه هو الربوبية الحق . غير أنا تريد قبل أن نفعل ذلك أن نسلك طريقاً آخر ، فنقول : إنا ترى الصورة كلها مركباً (۲) ، ولسنا ترى صورة من الصور مفردة مبسوطة : لا الصورة الصناعية ولا الصورة الطبيعية ، لأن الصور الصناعية تثبت في محاس أو خشب أو حجر ، ولا يمكن أن تكون صورة من الصور الصناعية موجودة قبل ح أن > يصوره الصانع (۱) في بعض العناصر ، فإنه يصور في النُّحاس صورة إنسان ، و يصور في الخشب صورة سرير (١) . ولا يمكنه أن يصور صورة من الصور قائمة بذاتها بلا عنصر (٥) . وكذلك تفعل الطبيعة :

<sup>(</sup>٢) يصححها كراوس: الصور كلها ممكبة؛ لكن لا داعى إلى هذا التصحيح ما دام الكلام يستقيم عليه ، فقوله: « مركب » بمثابة اسم ، لا صفة . وتتأيد قراءة النص بقوله بعد: « لا الصورة الصناعية ولا الصورة الطبيعية: » ، فهما فى حالة إفراد ؛ ولهذا اضطر كراوس إلى إجراء تصحيح ثان وثالث ورابع فى : مركبة ، لا الصورة ... ولا الصور ... — ونحن فى غنى عن هذه التصحيحات كلها بما فى قراءة النص ، ولهذا اخترناها .

<sup>(</sup>٣) في نشرة كراوس هكذا : « موجودة قبل ﴿ أَن ﴾ تصورها ﴿ الصناعة ﴾ في بعض العناصر » . — وهذا يدل على أنه أغفل كلمة و الصانع » الواردة بالأصل ، ولهذا اضطر إلى افتراض سقوط كلمة ، فضلا عن سقوط ﴿ أَن ﴾ ؛ مع أن كلمة « الصانع » ظاهرة في النص الأصلى ، مما لا حاجة معه إلا إلى إضافة : ﴿ أَن ﴾ فقط ، ثم ضبط الـكلمات كما فعلنا . وهذا قد جره إلى إجراء تعديلات كثيرة في نصه الذي نشره فجعله : « فإنها تصور في النحاس » ، وهي في الأصل « فإنه يصور في النحاس » ؛ ومي في الأصل « فإنه يصور في النحاس » وتصور في الحشب » ، وهي في الأصل « يصور في الحشب » ( بالياء ) ، وكذلك : « لا يمكنها أن تصور » ، بدلا من « لا يمكنه أن يصور » — وكل هذا لا داعي له .

<sup>(</sup>٤) افترض كراوس سقوط الجملة التالية : سرير \ وتصور فى الحجر صورة دار \ من النص اليونانى أن الترجمة حرفية . الافتراض يقوم كما قلنا على أساس أن الترجمة حرفية .

<sup>(</sup>٥) س: عنصره . وقد أورد هذا التصعيح كراوس أيضاً .

تفعل (١) الصور في بعض العناصر ، ولا تقوى على أن تفعل صورة من الصور قائمة بذاتها إلا في عنصر . غير أنها فعلت الصورة مركبة من أشياء شتى ، ثم تنقضها إلى تلك الأشياء إلتى تركبت منها ؛ مثل صورة الإنسان : فإنها مركبة من جسم ومن نفس ، ومثل صورة الجسم : فإنها مركبة من الاسْتُقُطَّات الأربع ، فإذا انتقضت عادت إلى الاستقصات الأربع . ونقول بقول مختصر : إن كل شيء من الأشياء التي تَرى : إنها مركبة من عنصر وصورة ؛ أما العنصر فهو مثل الاستقصات ، وأما الصورة فمركبة من على العنصر . ثم نفحص أيضا: هل النفس مبسوطة ، أم مركبة من هيولي وصورة ؟ أما الهيولي فالاستقصات ، وأما الصورة فالعقل الذي فيها . وقد نقدر أن نسوق هذا السياق ، فنقول : إن الأشياء كلها م كبة ، مصنوعة من هيولي وصورة . غير أنه يلزم أن نقول إن ههنا فاعلاً (٢) يفعل الصور ، وههنا حاملاً يحمل الصور . فإذا قَبل الحاملُ صورةً من الصوركان ناراً ، وإذاكان قَبل صورةً أخرى كان ماء ، وأخرى كان هواء ، وأخرى كان أرضا . وهذه الصور ربما تأتى من شيء آخر ، لا من هيولى : وذلك أن الهيولى قابلة فقط ، فأما الصور فإنها تأتى إلى هيولى من شيء آخر ، فيكون العقل صورة للنفس ، وهو الذي يصوِّرها بصُوَّر مختلفة ، كما تصوِّر النفسُ الأبدان بصور مختلفة . كذلك العقل : قد جَعَل اللهُ فيه قوة جميع الصور . والصور التي يصور العقل في النفس هي صورة حق . والصور التي تصور النفس في البدن كأنها أصنام ومثال . إن النفس غير العقل، والعقل أفضل منها، والشيء الأفضل هو أولى وأقدم من الشيء الأدنى . وليس كما ظنَّ [٣] ناسُ أن النفس إذا تَمَّت وكَمُلَتْ ولدَتْ العقل ، والدليل على ذلك أنه لا يخرج القوة إلى الفعل إلا بعلة هي مثل تلك القوة بالفعل ، فلذلك لا يمكن ، إذا كان الشيء في الشيء بالقوة ، أواثلُ للأشياء الحسية في النفس ، وذلك أن الأشياء التي تخرج منها

تكون فيها أولاً بالقوة ، ولذلك تظهر إلى الفعل . فالعقل هو الأشياء كلها ، والأشياء كلها فيه ،

غير أنها ليست فيه كأنه موضوع لها ، لكنها فيه كالفاعل لها ، وهو فيها كالعلة ، والأشياء

كلها هنالك معا ، وهي علة ذلك ، مباينٌ بعضها بعضا . وكما أن في النفس الواحدة علوماً (٣)

كثيرة معا ، وليست العلوم فيها مختلطة ، بل كل علم منها يفعل فعله ، ولا يفعل بعضها فعل

بعض ، كذلك العقل هو الأشياء كلها ، وهو أُحْرى أن يكون على هذه الصفة من النفس . غير أنه و إن كان جميع الأشياء ، أى الأشياء كلها ، فيه ، فليست فيه معا ، وذلك أن كل عقل فله قوة خاصة غير قوة صاحبه ، و يحيط بشىء واحد ، وأما العقل الكلى فمحيط بجميع القوى و بجميع الأشياء ، كإحاطة الحسى بالصورة ، و إحاطة الكلى بالجزئى . أما العلوم الحسية فهى فى النفس الناطقة ، والنفس الناطقة تَثْمَ الصور الحسية ، وهذه الصور الحسية تكون بَعْدَ الأشياء الحاصلة لها ، وفى أصنام الصور الحقية . وأما العلوم العقلية ، وهى العلوم الحقية ، فإنما تأتى من العقل إلى النفس الناطقة ، ولا تعلم شيئًا محسوسًا ؛ وكل ما علمت بأنبها علم . والمعقول والعاقل فيها من داخل ، وهو الأشياء الأوائل ، لأنها معها دائما . وهو بالفعل عقل لا يفحص عن الأشياء لأن الأشياء كلها فيه ، وليست فيه مستفادة ، ولا تفكر ، بالفعل عقل لا يفحص عن الأشياء لأن الأشياء كلها فيه ، وليست فيه مستفادة ، ولا تفكر ، كلن العقل الأول قائم بذاته ، وهو الأشياء كلها معا .

أخطأ مَنْ قال : إن الأشياء إنما هي فِحُرْ للعقل الأول ، ولم يقل صواباً : وذلك أنه ينبغى أن يكون قبل هذه الفكرة المُفَكِّر فيها ، حتى يجد العقل شيئاً يتفكر فيه . و إلا فكيف يمكن أن يفكر مفكِّر في شيء من الأشياء وذلك الشيء لم يكن بعد ؟!

ونريد أن نعلم: هل عدد الصور الذي في ذلك العالم مثل عدد الصور الذي في هذا العالم سواء ، أم هي أكثر منها ؟ غير أنا نريد ، قبل أن نلخص ذلك ، أن نفعل أولاً ببحث عن الصور الصناعية : كلها هناك ، أم بعضها هناك دون بعض ؟ وذلك أن الشر() ليس هناك ، لأن () الشَّرَ إنما يكون من نقصان وعدم وضعف ، وهو أثر من آثار الهيولي ، وذلك أنه إذا دخل عليها الخطأ كان من ذلك الشرث() . والصور الحسية والحركات المتفقة المعتدلة بما نرى في هذا العالم . وهذه كلها ليست هناك البتة : إما صفة الإنسان ، أعنى الحياة [٤] والعقل ، وإما إن كان في الإنسان حال من حالات الحي والإنسان عرضية فيه . فأما الحال الكائنة من قبل اعتدال الحي فهي هناك موجودة ، أي في العالم العقلي ، وذلك أن الاعتدال إنما هو قوة تأتي من القوة العقلية ، ولهذه العلة صارت

<sup>(</sup>١) من من السر . (٢) من الله .

صناعة الموسيق مثالا لما في ذلك العالم ؛ و إنما استفادت للوسيق هذا الشيء من ذلك العالم العقلى ، و إنما هي عقلية لا حسية . وكذلك علم العدد : إنما هو مثال لذلك العدد ، غير أن ذلك عقلي لا حسى . فأما الصناعات الحسية العقلية ، مثل البناء والنجارة ، فما كان منها يستعمل الأوائل المعتدلة ، ولحسن النظم والتركيب ، فهو أيضاً مثل «الماء» في العلم العقلي ، لأنه إنما أدرك حسن الاعتدال من الحسم الذي انبث من هناك . وما كان منها يستعمل عنصريا حسناً فيخلطه مع ذلك الاعتدال الحسن ، فليس له في ذلك العالم مثال ، فليس إذا البناء ولا النجارة كلها هناك ، إلا ماكان حسن الاعتدال والتصور فقط . وأما الطب الذي هناك خهو > غير هذه الصحة ، والقوة التي هناك غير القوة هذه . وذلك أن الأشياء التي هناك كلها ساكنة ثابتة على حالة واحدة ، لا يدخل عليها سُقْم ولا زوالٌ عن حالها . وأما هناك نكه عملة الجومطرايا (الله في معرفة الموية الذات الأولى ، وذلك أنها علمت الأجرام الدعاوية الشريفة وحركاتها وأبعادها ، علامة أنها منفعلة ، فلا بدلها من فاعل .

إن الصور التي في العالم الأعلى هي (٢) أكثر من الصور التي في العالم الحسي ، إذا لم تُصَيِّر النفسُ ههنا ؛ فاذا صَيَّرها أحد في هذا العالم < تكون > سواء لا أكثر ولا أقل . فأما إذا وصفنا هذه الأشياء ، فنقول أيضاً إن أول الأشياء < الأشياء > الطبيعة المحيطة بالعالم العقلي . غير أنّا نفحص كيف كان بدء الأشجار وأولها واحد بسيط غاية البساطة ، والأشياء العقلية والحسية كثيرة ، وكيف حدثت هذه الأشياء كلها من ذلك الواحد ، وكيف صار بعض المبتدعات عقلياً و بعضها حسياً ، وأن كل شيء يأتي به العقل من ذلك العالم الشريف فهو كريم فاعل ، فأما ما يأتي به العقل من الحسيّ فردي؛ خسيس . وكذلك النفس الناطقة كلما استفادت به من العقل النبي الذكي ، فذلك الشيء خسيس ردىء .

القول في الأشخاص العلمية والذي فوقها : قلنا إن كل عالم إذا علم غيره ولم يعلم ذاته فذلك العالم ايس هو عالم (٢) حق .

<sup>(</sup>١) ص: الجومطرانيا — والمقصود geometria = الهندسة .

<sup>(</sup>٢) س: ولا. (٣) س: هو. (٤) س: علم.

هـل يمكن الشيء المركب أن يعلم ذاته ؟ ولا يمكن أن يعـلم الشيء [ ٥ ] المركب ذاته . ولا محالة إذًا أز الشيء المبسوط هو الذي يعلم ذاته وغيره . < و > الحس ، و < إن > عـلم ما هو خارج عنه ، لا (١) يقوى أن يعلم ما العقل . وكذلك الوهم والفكر يعلمان ما هو خارج عنهما ، ولا يعلمان ما العقل . فأما العقل ، فإنه يعلم الحس والوهم والفكر ، ويصفها صفة متقنة . وأما الأشياء العقلية فلا يشك أحد أن العقل يعلمها علماً صحيحاً متقناً . إن جزء النفس الحسى إنما يعلم ما هو خارج منه فقط . وأما جزء النفس الفكرى فإنه يعلم ما ينال من الوهم بما أدّاه الحس إليه ، ثم يختار تلك الأشياء ، فإما أن يجمعها ، وإما أن يفرقها . وجزء النفس الفكرى يعلم أيضاً ما يؤدى إليه العقل الحسى فينا بمنزلة الخادم ، والعقل فينا بمنزلة الملك . وقد يمكن أن نكون نحن ملوكا أيضاً إذا قبلنا شرائع العقل وسرنا بسيره . لا يقدر الحسُّ أن ينال ما في العقل لبعده منه ، وكذلك العقل لا ينال ما في العقل وسرنا بسيره . لا يقدر الحسُّ أن ينال ما في العقل لبعده منه ، وكذلك العقل لا ينال ما في النفس ، وأنه يمتنى به ، وأنه من أنه يمتنى به ، وأنه من قوى النفس ، وأنه يفكر في الأشياء الخارجة عنه ، وأنه مميز الأشياء يختار به ما يختار ، وأنه إنما يستعمل قوانين العقل إذا أراد الحق المحض .

إن فوق الفكر شيئاً آخر أعلى وأشرف منه ، وهو العقل الذي يعلم ذاته ، ولا يحتاج إلى علم ما هو خارج منه . ونقول : إن في العقل الشيء الناظر والأشياء المنظور إليها هي واحدة . فإن قال قائل : إن كان العقل والمعقولات شيئاً واحداً ، فكيف يعقل العاقل ذاته ؟ فنقول : إنه إن كان العقل والمعقول شيئاً واحداً ، فإن الفاعل والمفعول شيء واحد أيضاً ، وذلك أن المعقول هو فعل العاقل ، وليس هو بقوة له ، لأن ذلك العاقل ليس هو أيضاً ، وذلك أن المعقول هو فعل العاقل ، وليس هو بقوة له ، لأن ذلك العاقل ليس هو لعدم عقل ولا لعدم حياة ، ولا حياة مستفادة ، ولا شيء آخير غيره ، كحجر أو شيء ميت ، لكن معقوله هو الجوهر الأول ، والجوهر الأول هو المعقول الأول . فإن كان معقوله فعلا وهو العقل الأول ، كان عقله فاضلا أيضاً لا محالة ، وكان عقلا جوهر يا ، وهذا هو المعقول الأول . والعقل الأول هو الكائن بالفعل ، لأنه ليس هو العقل بالقوة ، بل هو بالفعل ، فعقوله بالفعل أيضاً .

(١) س: ولا.

<sup>(</sup>۲) ش: شيئاً واحداً .

ونحن صارفون قولنا إلى العقل الذي هو عقل ، وهوا لذي قلنا إنه هو والمعقولات شيء واحد ، وهو العقل الحق ، ومعقولاته معقولات حق ، وهو الآنية الحق ، وآنيّاته آنيات حق ، وهي الأوائل الحق ، ولا يمكن أن يكون هذا خارجًا من ذاته . فإن كان لا يمكن. ذلك فلا محالة أنه في ذاته ومع ذاته ، وأنه الشيء الذي هو عقل ؛ ولا يمكن أن يكون عقل لا يعقِل ، فإن كان لا يمكن ذلك فعلمه بذاته معه أو مع آنيته اضطراراً . [٦] وهو فيه على النوع الذي بينه: ليس حياة العقل حياة ذات تغيب، ولا سيما إذا كان جزءاً من كل عمل من خارج ، لأنه لا يشتاق إلى شيء فيتعب لاشتياقه إليه . فإن قال قائل : إن العقل يعلم الله تعالى فيشتاق إليه ، فيتعب في دركه ؛ ولا يقدر قائل أن يقول : إنه إذا علم الله تعالى. لا يعلم نفسه أيضاً ، فإن ذلك قبيح جداً ، ولا يكون حينئذ هو وعلمه شيئاً واحداً . قلنا : إن جوَّزنا لَـكُم أن العقل يعلم الله تعالى و يشتاق إليه ، جوزنا أيضاً أنه إذا علمه علم ذاته ، وذلك أن كل ما للعقل من قوة أو علم فإنما أعطاه ذلك الجوهم الشريف الكريم . فإذا علم العقل أن كل قوة له وكل علم إنما يناله من علته التي هي علة العلل ، عَلم أيضاً لأنه واحد من عطايا تلك العلة ، بل هو جميع عطايا الله تعالى الفاضلة . وذلك أنه علم وقوة وجوهر ، وهذه كلها فيه شيء واحد ، فإنه عقل ، غير أنه و إن كان على هذه الصفة فهو معلول ، فإن كان هذا على ما وصفنا وجوِّزنا أن العقل يعلم الله تعالى ، فإنه يعلم قواه أيضاً . فإذا علم العقل قواه علم ذانه أيضاً ، لأنه واحد من قواه . و إنما يقوى على ما يقوى — من القوة التي نالها منه . فإن لم يقو العقل على أن يعلم الله تعالىٰ كُنْه علمه — لأن العلم هناك والمعلوم واحد - فمن هذه الجهة يكون العقل ناقصاً ، وذلك أنه لا يمكن أن يرى ذاته ولا يعلمها من هذه الجهة إذ كانت الروية والعلم إنما هو المرئيُّ والمعلوم .

ونقول: إن السكون لا يليق بشيء من الأشياء كما يليق بالعقل ، غير أن السكون فيه ليس هو خروج من العقل ، لكن فعل ساكن من سائر الأشياء الخارجة . والدليل على ذلك أن كل فاعل إذا فعل فعله كان ساكناً من سائر الأشياء التي لا يفعلها ، ولا سيما الفاعل الذي هو فاعل لا بالقوة لكن بالفعل . وليس بينه و بين فعله متوسط : فإنه إذا كان على الصفة هذه فإنما فعله وهو ينظر إلى ذاته وفي ذاته لا إلى خارج فيكون فاعلا ساكناً

من الأشياء التي هي خارج منه . فأما النفس فإنه ما كان منه مائلا إلى العقل ، ففعله من داخل ؛ وما كان منها مائلا إلى الحس ففعله من خارج ، لأنها تتشبه بالحاشيتين جميعاً .

إن الأشياء كلها إنما هي فعل العقل وفعل آثار العقل ، والعقل يتشبه بأفاعيل العقل . غير أن بعض آثار العقل يتشبه بفعل العقل تشبها قويا ، و بعضها لا يتشبه إلا تشبها ضعيفاً . وذلك أن كل أثر قريب من فعل العقل فذلك يتشبه به تشبها قوياً . وما بعد عنه يتشبه به تشبها ضعيفاً .

فإن قال قائل : كيف يرى العقل ذاته ، وكيف يرى المعقول ؟ فنقول [٧] : إن المعقول هناك ليس مثل المعقولات التي في البدن كاللون والشكل ، فإن تلك المعقولات كانت قبل أن تكون هذه البدنية . والطبيعية أيضاً التي في العناصر القابلة لهذه المعقولات ليست هي المعقولات. وذلك أن تلك الطبيعة لاتقع تحت البصر، والمعقولات البدنية تقع تحت البصر. وطبيعة تلك المعقولات معقولات أنفسها ، لايقعان تحت البصر . وذلك أن طباعها وأنفسها شيء واحد. فلذلك يُرى العقل نفسه و يرى ما له ، لأنه هو الذي فعله ، وهو وفعله شيء واحد. فأما الطبيعة الحسية فإنها لا ترى مالها ، وذلك إنما هي نفسها صُبَرَ ومثال . وقواها مثالُ م أيضًا لتلك القوة العالية ، فإن القوة الحق البيّنة (١) الأولى إنما هي فوق هذا العالم ، فلذلك صار المعقول الذي في ذلك العالم الأعلى للعقل وهو محمول عليه وهو العقل ، لأن الحامل والمحمول شيء واحد . فإن كانت النفس لم تأخذ من العقل حياة نامية ولا حياة حسية ، فلا محالة أنها أكثر إذاً حياةً عقليةً هو أكثر من حياة العقل . فإنما الذي في العقل فهو الفعل الأول والنور الأول. وهو الذي ينير ذاته أولاً وهو المنير والْمنار من ذاته مماً ، وهو المعقول الحق والعاقل والعقل ، وهو الذي يرى نفسه ولا يحتاج إلى إثبات آنيته إلى شيء آخر ، وهو مُكَنَّفُ أَن يرى الذي ترى نفسُه فإنه يرى نفسه و يرى الأشياء مماً وهو المعلوم منا ؛ وهو يعلمه بالعلم الذي أعطاناه . و إلا فكيف كنا نقدر أن نَصِفَه بالصفات التي نصفه بها !

ولهذه الآراء التي ذكرنا نضيف علم النفس إلى علم العقل . وذلك أن النفس إنما هي رشم وصَنَمَ للعقل وضوء من العقل ، والضوء مُعَلَق بالعقل ، وليس هو في شيء آخر لكنه

<sup>(</sup>١) ص: البنية .

في العقل وحوله . والنفس هي موضع العقل . فــكما أن الهواء هو موضوع ضياء الشمس ، كذلك النفس النقية هي موضع لضياء العقل . فمن لهمنا قلنا إن النفس تقوى على أن ترى. ذاتها لأنها ضياء من ضياء العقل ، وهي أن تراها نفس أخرى مثلها . والنفس إذا أرادت أن تعلم العقل فإنها بهذا القياس الذي وصفنا . أما العقل إذا أراد أن يعلم ذاته ، فإنه لايحتاج أن لا يقيس ، فيعرف ذاته ، لأنه عقل دائم بسيط لا يحتاج إلى التجزىء في معرفة ذاته ، بل يعرفها بنوع البسيط . والعقل إذا أراد علم العالى الذى هو فقط ، ألتى ذاته عليها إلقاء مبسوطًا ثم يتكثر بعد و يجول في إدراكه . وذلك أنه يجول و يفكر في شيء بعد شيء . فـكلما<sup>(١)</sup> أجال الفكرة تكثّر فيذاته ، فيكون حينئذ العقل عند الشيء العالى الذي هو فقط ، كثيراً . ه إذا أراد<أن> يعلمه ، ألتى ذاته عليه كأنه بصر ، لا بأنه عقل ، لأن المقل [ $\wedge$ ] إذا أضيف إلى العلة الأولى التي هي هو ية فقط يكون كأنه بصير محسوس، فيشتاق أن يرى العلة الأولى ولا يقدر على أن يراها بعين رؤيتها ، فيرجع إلى ذاته وقد صار كثيراً من قِبَل. الجولان وكثرة التفكر ، فيكون العقل لما هبّ إلى سكون معرفته العلَّة الأولى وصوَّر في وهمه شيئًا ما ، رجع إلى نفسه ومعه شيء آخر غير الذي توهم أولا وصوَّر في نفسه ، فيتكثر حينئذ العقل من غمير أن يتكثر المطلوب المعشوق . فإنه قد ينبغي أن يكون في العقل رسم الشيء الذي رأى فظن أنه كما رأى ، فيكون العقل حينئذ كثيراً لا واحداً . فإذا صار كذلك كان بصراً لا عقلا ، لأنه لا يراه كرؤية العقل ، لكنه كرؤية البصر .

ونقول: إن بين العقل و بين فعله ، الإرادة . وذلك أنه يريد ، ثم يفعل ؟ لأنه لا يفعل بآنيته ، لسكنه يفعل بأنه عقل ، والعقل عالم ، والعالم مريد . وذلك أنه يريد الشيء فيشتاق إلى علمه . فإذا كان العقل على هذه الصفة فلامحالة < هو > كثيرٌ ليس بواحد . فليس هو إذا الفاعل الأول ؟ وذلك لأن الفاعل الأول لا يتقدم فعله إرادةٌ ، لأنه إنما يفعل بأنه (٢) فقط . وذلك لأنه لم يردأن يبدع العقل ثم كان العقل بعد الإرادة ، ولا إرادة أن يكون شيء آخر من الأشياء ثم كان ذلك الشيء . فإنه لو كان كذلك ، وكانت الإرادة تتقدم فعله ، لكان ناقصاً ، إذا كانت الإرادة بينه و بين مفعوله ، ولا ينتقل من فعله بعض الأشياء إلى فعل ناقصاً ، إذا كانت الإرادة بينه و بين مفعوله ، ولا ينتقل من فعله بعض الأشياء إلى فعل

au أن au tò au au وجود شيء وحقيقته .

<sup>(</sup>١) س: فسكل ما .

بعضها . لكنه فعل الأشياء وابتدعها دفعة واحدة ، وهو ثابت قائم على حال واحدة لم ينتقل من حال إلى حال . وعلى هذه الصفة ينبغى أن يكون الفاعل الأول ثابتاً ساكن الذات من جميع وجوه الحركات . فإنه إذا كان على هذه ، ابتدع جميع المبتدعات . فإن لم يكن كذلك لزمه أن تسبق حركته الفعلية حركة أخرى وأن يسبق علمه بالشيء علم آخر ، وأن يكون علمه الأول ناقصاً .

إن أوّل فعل الفاعل الأول العقل . والعقل إنما هو ضوء سأنح (١) من ذلك الجوهم، الكريم كما يسيح ضوء الشمس على الأشياء من الشمس . فعلى هذا ابتدع الفاعل الأول. الأشياء العقلية كلها ، وأما هو فهو عال على جميع العقلية تلك كلّها (٢) ، من غير أن يدفع عنه الضياء الذي انبثَ منه .

إن الأشياء العقلية ضوء من ضوء ذلك العقل. الضوء باق في الأشياء العقلية غير مباين لما ولا هي هو ، بل هو غيرها . غير أنّا و إن قلنا إنه غيرها أو غير الجوهر وغير العقل وغير سائر الأشياء فإنّا لا نقول إنه ليس بجوهر ، ولا نقول إنه [٩] عديم عقل وعديم بصر وعديم علم . لكنا نقول : إنه فوق الجوهم ، وفوق العقل ، وفوق البصر ، وفوق العلم . وذلك أنه يرى و يعلم ذاته ، وهي الذات التي فوق كل ذات . فلذلك هو العلم الذي فوق كل علم ، لأنه هو العلم الأول . وكما أنه فوق كل عقل كذلك هو فوق كل علم ، لأنه لا يحتاج أن يعلم ألبتة ، والعلم إنما يكون في الجوهر الثاني لأنه يحتاج إلى علم الجوهر الأول ؛ وليس يليق به اسم الجوهر الحق . لكنا لا نجد له شبيها في الأشياء كلها ولااسما من أسمائها ويليق بشيء من الأشياء إلا به وحده ، ولذلك نسميه أفضل الأسماء التي يمكنا أن نسميه بها .

فإن سأل السائل وقال: إنكم إذا صَيَّرَتم العالم الأول لا يعلم ، صيرتموه لا يُحِسُّ أيضاً فيعرضُ من ذلك فعل قبيح . قلنا: إنما قلنا إنه ليس بعالم حلا> لأنه جاهل الذي هو ضد العالم ، لكنّا عنينا بذلك أنه فوق العلم ، وذلك أن العالم لا يكون إلا و ثمَّ علم ومعلوم ، والعاقل لا يكون إلا وثم عَقْل ومعقول ؛ فيتكثر من هذه الجهة . وقد قلنا إنه : لا يقبل التكثير من جهة من الجهات . فإن قالوا إنه عالم من غير أن يكون المعلوم — قلنا: إن علمه إذاً يكون من جهة من الجهات . فإن قالوا إنه عالم من غير أن يكون المعلوم — قلنا: إن علمه إذاً يكون .

<sup>(</sup>۱) س: ساح .

باطلا ويكون العقل، إذا لم يكن المعقول أيضاً ، باطلاً . و إن قالوا إنه علم ومعلوم وعقل ومعقول - قلنا: إنه إذا كان العقل على هذه الصفة تكثُّر ، كان كأنه حِسٌّ . وذلك أن العقل إذا عقل ذاته كانت ذاته وكان إدراكه ذلك كأنه حس قد أحس بكليته . فأما البسيط المكتفى بذاته فليس يحتاج إلى شيء يعلم ذاته . وأما البسيط الثاني المكتفى بذاته أيضاً فإنه يحتاج إلى أن يعلم ذاته و إلى أن يعلم البسيط الأول. فهذا النوع هو ناقص غير تام لأنه محتاج إلى أن يعلم كليته . فإذا علم كليته علم صفاته التي رُكّب منها و إنما هو المركب عند البسيط الأول ، فكما أن الحس بالشيء مدرك أشياء كثيرة ، وذلك أن العقل إذا أراد علم ذاته رجع إلى ذاته ليعلمها . والرجوع إنما هو من شيء إلى شيء . ولولا أن العقل كثير ليس بواحد محض لما رجِع إلى ذاته إذا أراد علمها ، لكنه صار يعلمها أنه فقط : لا يقوى واصف أن يصفه بصفات ملائمة له ، ولا أن يعرفه عارف كُنْهَ معرفته ؛ و إنما نصفه بصفات الأشياء المعلومة . و إن عرفناه ، فإنما نعرفه بمعرفة من تاه عقله والتبس عليه . فإنه ربما وصف شيئًا من الأشياء ، ولا يعلم ذلك الشيء : كما وصفه ، أم هو فوق تلك الصفة وأعلى منها ؟ فيكاد يصيبنا نحن إذا أردنا معرفة أول الأوائل . وذلك أنه إذا كان عقلياً زكياً نقياً ، قلنا إنه هو الذي صَيَّرناه ذا جوهر ، وهو الذي أعطانا بضامير (١) الأشياء الشبيهة بها . [١٠] أما هو فإنه أرفع من العقل ، وأرفع من الجوهر وأفضل وأكرم ، لأنه أكبر من هذه الصفة التي نصفه نحن ، بلا نهاية لأنه هو مبدع الصفات بلا نهاية أيضاً ؛ وهو أفضل وأكرم من العقل والمنطق والحس ، لأنه هو الذي ابتدعها فليس هو إذًا عقلا ولا منطقاً ولا حساً .

فإن قال قائل: كيف ابتدع الأشياء العقلية والحسية - كانت فيه أم لم تكن ؟ فإن كان ابتدعها وهي فيه فليس هو إذاً بسيطاً ، و إن كان ابتدعها وليست فيه فكيف كان الأشياء الكثيرة منه وهو واحد بسيط ؟ فقد يمكن أن يكون مبدعها لشيء واحد بسيط أيضاً . وفي هذا مسألة أخرى: كيف يبدع الواحد البسيط شيئاً آخر ؟ فيمكن الجيب أن يجيب فيقول: كيف ينبث الضوء من الوضىء (٢) . كذلك ينبث الشيء البسيط من الشيء البسيط .

<sup>(</sup>١) كذا في ص. فلعل صوابه : مضامين .

<sup>(</sup>٢) ص : الموضى ، ولعل أصلها ما أثبتناه ، إلا أن يكون الخطأ فى أصل الترجمة .

وأما المسألة فهي هذه: أن يقال: كيف ابتدع الواحدُ البسيطُ أشياء كثيرة ؟ فنقول: العلة في ذلك أن الشيء المبتدع من شيء لا يكون مثله ولا أفضل منه ، بل يكون دونه ، وليس شيء أفضل من الواحد ، ولا شيء فوق الواحد . فالمبتدع إذاً من الواحد دونه ، والدون هو ناقص

إن الواحد هو علة الأشياء ، كثرها ، ووجود الواحدفيها جميعاً ، وفى كل واحد منها . وذلك أن العالم فإن كان ، فإيماهو واحد على موضع واحد . وكل واحد من الأشياء ماكان حيا متماسكا فهو واحد . غير أنه و إن كان كل شيء من الأشياء بالتركيب والحياة واحداً ، فليس هو بوحدانيته الأشياء كلها التي فيه ، وعلة ذلك أنه ليس هو الواحد الأول . فأما الواحد الأول مبدع الأوائل ، فإنه واحد لامحالة ، وهو الواحد الحق . فينبغي أن تعلم أن العلة الأولى يبدع الأشياء بلا تقسيم ، أي لم 'يبدعها واحداً (۱) بعد واحد ، لكنه يبدعها دفعة واحدة كأنها شيء واحد . وعلة ذلك أن العلة الثانية فعل ' ، والعلة الأولى قدرة ، والفعل لا يقع إلا وقوعا متجزئاً أي لم يفعل إلا فعلا متجزئاً . وأما القدرة فهي القوة التي تقوى على إبداع الأشياء كلها دفعة واحدةً كأنها شيء واحد .

لما أراد الفاعل الأول إبداع الأشياء أبدع العقل الذي هو ضياء من ضوئه . ثم أبدع العقل الحس ، وهو ضياء من ضوء العقل . ولم يمكن أن يكون عالم حسى إلا أن يكون عالم عقلى . إلا أن شيئاً ما أبسط [ بسط ] من العقل ومن العالم العقلى . وليس فوق هذا الشيء شيء آخر ، لأنه أول الأوائل وعلة العلل . فلهذه العلة لم تكن الأوائل كثرة ، ولا أقل مما فكرنا . وليست الكثرة من الكثير ، لكنها من لا كثير . وذلك أنه إن كان الأول كثيراً لم يكن الأول هو الأول [11] ، لكنه يكون آخر قبله . فإذا كان هذا هكذا ، قلنا إنه ينبغى أن تتصاعد العلل حتى تأتى إلى واحد هو واحد حقاً خارجاً من كل كثرة ومن كل بسيط متجزئ ، إذ كان هو بسيط البسيطات وكل الكليات .

ونقول: إن العلة الأولى هي حياة الأحياء، وهي عقل العقول، وخير الخيرات، وإن هذه الأشياء هي الآنية لا أنها غير الآنية؛ فلذلك صارت هذه الآنية كل حياة وكل عقل وليس شيئًا خارجًا منه: لا حياة ولا عقل.

<sup>(</sup>۱) س: واحد .

## في الأول وفي الأشياء التي بمده، وكيف هي منه

كل ماكان بعد الأول فهو<sup>(۱)</sup> من الأول اضطراراً . إلا أنه إما أن "كون منه سواء بلا توسط ، و إما أن يكون منه بتوسط أشياء آخر هي بينه و بين الأول . فيكون إذاً للأشياء نظام وشرح . ذلك (۱۳) أن منها ما هو ثان بعد الأول ، ومنها ثالث . أما الثاني فيضاف إلى الأول ؛ وأما الثالث فيضاف إلى الثاني . و ينبغي أن يكون قبل الأشياء كاما شيء بلا متوسط (۵) ، وأن يكون غير الأشياء التي بعده ، وأن يكون مكتفياً غنياً بنفسه ؛ وأن لا يكون مختلطاً بالأشياء ، وأن يكون حاضر الأشياء (۱۳) بنوع ما ، وأن يكون واحداً ، وأن لا يكون شيئاً (۱۷) ما ثم يكون بعد ذلك واحداً ، فإن الشيء إذا كان واحداً على هذا النوع كان الواحد فيه كذبا وليس واحداً حقاً ؛ ولا يكون له صفة ؛ ولا يناله علم البتة ، وأن يكون فوق كل جوهر حسى وعقلي . وذلك أنه إن لم يكن الأول مبسوطاً واحداً حقاً خارجاً عن كل صفة وعن كل تركيب ، لم يكن أو لا ألبتة .

الشيء المركب من أجرام كثيرة إنما هو واحد من جهة المضار (^^). فأما الواحد المحض الحق فهو واحد لا منجهة حمن > الجهات ، لكن بنفسه فقط. وليس حفير > الأول بسيط محض . وليس جرم من الأجرام مبسوطاً ، بل هو مركب واقع تحت الكون : فليس إذاً الجرم بأول الأشياء كلها ، لأنه مركب واقع تحت الكون . فإن الأول ليس هو جرئ ، وكان واحداً مبسوطاً ، فلا محالة أنه أول الأشياء كلها .

<sup>(</sup>١) س: وهو .

<sup>(</sup> ٢ ) ص : إنما ؟ واختلط على السامع الناسخ . فلا نقص كما يفترض كراوس .

<sup>(</sup> ٣ ) يض ن كراوس إليها « واواً » : « وذلك» . ولا داعى للزيادة كما هو واضح من السياق .

<sup>(</sup>٤) ص: ثانى . النصاليونانى . المحجها كراوس: شيء مبسوط ، اعتماداً على النصاليونانى ἀπλοῦν ومشيراً إلى قوله بعد: إن لم يكن الأول مبسوطاً واحداً حقاً ... (س٩) . بيد أن المعنى يستقيم كذلك على القراءة الواردة فى النص ، لأنه تحدث من قبل عن التوسط وأن الأشياء الأخرى كلها تتم بتوسط أشياء غيرها . ثم تتأيد هذه القراءة بقوله: قبل الأشياء كلها ، فهو يتحدث هنا عن استقلاله المطلق وقبليته المطلقة ، مما يستحيل معه توسط شيء آخر .

<sup>(</sup>٦) س: حاصر الأشياء . وكراوس قرأها : حاضراً للأشياء ، وذكر أن القراءة الأصلية هي : حاصر للأشياء .

<sup>(</sup> ٧ ) ص : شيء . قرأهاكراوس « شيئاً »ولم يشعر إلى ما في النص الأصلي من قراءة .

<sup>(</sup> ٨ ) ص : الطمحار ( ! ) .

المعقولات ثلاثة: الأول الذي هو معقول حقاً. وذلك أن الأشياء العقلية والحسية تشتاق إلى أن تعقله ، وهو لايشتاق إلى أن يعقل شيئاً ، لأنها فيه وهو علة لها بأنه (۱) فقط ، وهو مبدع العقل . والمعقول الثاني هو العقل ، إلا أنه معقول وعاقل: يشتاق إلى أن يعقل مافيه (۲) ، ومعقول لما تحته: والمعقول الثالث هي الصورة الحسية الهيولانية ، التي هي معقولة بعرض لا بذانها . وذلك أن العقل هو الذي يميزها من حاملها في أمر المنطق: أن يصفها كأنها قائمة بذاتها مباينة لحواملها .

فإن قال قائل: فكيف العقل من المعقولات الأول ؟ قلنا إن المعقول الأول [١٢] ثابت قائم بنفسه لا يحتاج إلى شيء آخر كحاجة المبصر والعقل، فإن المبصر يحتاج إلى المبصر إليه ليكون مُبصراً، والعقل يشتاق إلى المعقول ليكون عاقلا. فأما المعقول الأول والعقل الأول فهو المبصر والمبصر إليه ، والعاقل والمعقول معاً ، لا بنوع ونوع ، لكن بنوع واحد ، لأن المبصر والمبصر إليه فيه ومعه ، بل هو المبصر والمبصر . وذلك أن الأشياء فيه بلا فصل ، ولا تقسم ، فلذلك صارت الحياة فيه ، والعقل إنما يحس الأشياء بسكون دائم ، و يعقل الأشياء ليسكا يعقلها العقل بل بنوع أشرف .

إن العائل الأول إنما يعقل وهو ساكن ثابت ، غير أن من فعله ما هو جوهر ، ومنه ما هو من الجوهر . فأما العقل الذي هو الجوهر ، فهو فعله الأول . وأما الفعل الذي هو من الجوهر ، فهو الحكائن من فعله ، وهو الفاعل الثاني ، والفاعل الثاني تَبَعْ للفاعل الأول ، اضطرارا ، وهو غير ذلك الفعل ، لأن الفعل كان لاحركة والفعل الثاني كان لحركة . ومثال هذين الفعلين : النار ، فإن النار حرارة هي المتممة جوهر النار ثم تُولَّد من تلك الحرارة حرارة أخرى في بعض الأشياء فالما تُنفعل ذلك بفعل النار ؛ وذلك الحرارة هي التي تولد حرارة أخرى في بعض الأشياء فإنما تُنفعل ذلك بفعل النار ؛ وذلك أن النار تفعل قوة أخرى مثل قوتها ، وهي نار ثابتة قائمة على حالها .

الفاعل الأول يبقى على حاله ساكناً قائماً "ماماً ، فيحدث من تمامه فعل"، و يكون الفعل الذي أحدث شخصاً قائماً وجوهراً ثابتاً ، لأنه إنما خرج من قوة عظيمة جداً . والفاعل

<sup>(</sup>١) أن = ٥٥ = وجود الشيء وحقيقته .

الأول هو الأول فوق كل جوهر ، وهو قوة الأشياء كلها . وأما المعقول فهو الأشياء . والعقل واحد من الطبائع الكريمة الشريفة التي لا يمكن أن تكون الأشياء الطبيعية (١) أكرم ولا أشرف منه ، لأنه هو الأشياء كلها ، وهو الحق الذي يعلم الأشياء بلا قياس ولا برهان . ولههنا طبيعة أخرى أعلم وأشرف من العقل لأنها قبله وعلة له ، وهي التي تسمى الإله تبارك وتعالى . ونحن و إن كنا نذكره ونعدُّه مع عدد سائر الأشياء ، فإنه فوق كل عدد ، وهو خارج من جميع أصناف العدد . وذلك أن العدد الجوهري لا يقع عليه ، ولا العدد الكمي . أما العدد الجوهري فهو الواقع على آنية الشيء . وأما العدد الـكمي فهو الواقع على قَدْر آنية الشيء : كم هي . والكمية ، و إن تكثرت ، فإنما تتكثر من الواحـــد من غير أن تفنيه ولا أن تفرقه . وذلك أن الواحد إذا صار اثنين فالواحد على حاله ، أعنى الواحد الذى قبل الاثنين . والواحد في الاثنين كلاهما أحدان ، وليس الاثنان ولا واحد من الأحدين الذي فيه . فإن الأحدين كليهما (٢٣] في الاثنين بالسواء . فإن كان الاثنان ليسا من الأحدين اللذين فيه ، فكيف الاثنان واحد ، وكيف هما ليس بواحد ؟ فنقول إن الاثنين واحد بأن فيه الواحد وهو اثنان فيه الأحدان غير ، و إن كان الواحد موجوداً في جميع المدد فإنه فيه مختلف ، وكما أن العدد موجود في سائر الأشياء وليس هو في الأشياء كلها على نوع واحد : وذلك أنه يقال العسكر الواحد والبيت الواحد والخط الواحد والآنية الواحدة — كذلك سائر العدد في الـكمية كلها على نوع واحد . وذلك أن الآحاد التي في الخمسة غير الآحاد التي في العشرة : فأما الواحد الذي في الخمسة < ف > هو الذي في العشرة ، كما أن في صورة الواقع يقع على بعض الأعداد أولا ، وعلى بعضها ثانيًا وثالثًا . وعلى ذلك لا ينال الأعداد كلهــا صورة الواحد نيلا سواء: وذلك أن ماقَرُب من الواحد كانت صورة الواحــد فيه أقوى وأوضح ، وما بَعُدُ من الواحد كانت صورة الواحد فيه أضعف وأخنى .

كان أصحاب فيثاغورس يسمون المبدع الأول بلُغْزِ «اى لون» ، وتفسير (٣) : «أى لون» : الذى ليس بكثير . إن أول الأوائل موجود فى الأشياء وليس بموجود فيها . إن المبدع الأول يرى العالم لأنه مبدع العالم ، ولا يوجد عالم كان قبله ، وليس هو فى العالم ولا فى موضع ،

<sup>(</sup>١) ص:طبيعية . (٢) ص: کلاها . (٣) ص: تفسيره .

لأنه هو أبدع العالم ، فليس هو في موضع لأنه لم يكن موضع قبل العالم . فأما أجزاء العالم فإنها مُمَّلَّقة بالعالم وقوامها فيه . فأما النفس فليست في العالم ، بل العالم فيها ؛ وذلك أن البدن ليس هو موضعًا(١) للنفس ، بل هو العقل ، وموضع البدن هو النفس ، وموضع العقل شيء آخر وذلك أن الشيء الذي العقل فيه ليس في شيء آخر ، لأنه ليس من فوقه شيء آخر ليكون فيه . فليس هو إذاً في شيء من الأشياء . فلهذه العلة ليس المبدع الأول ثابتاً في شيء من الأشياء ألبتة ، بل هو ثابت قائم بذاته ، وليس بثابت مباين ولا هو قائم فيها . وليس شيء من الأشياء يُحيط به ، بل هو يحيط بالأشياء كلها . فلذلك صار خير الأشياء كلها ، لأن الأشياء كلهاكانت به ، وهو الذي ابتدعها ، وكلها متعلقة به ، غير أن بعض الأشياء تعلُّقه به أكثر وأقوى ، و بعضها تعلقه به أقل وأضعف . فلذلك صار بعض الأشياء خيراً من بعض لأن الآنية في بعضها أكثر وأبين ، وفي بعضها أقل وأخنى . فإذا أردت أن تنظر إلى المبدع الأول فإياك أن تنظر إليه بتوسُّط الأشياء (٢) ، و إلا كنت إنما نظرت إلى أثره لا إليه . فإذا أردت < النظر > إليه ففكّر: ما الشيء القائم بذاته ، المكتنى بنفسه ، النقيُّ المحض الذي لا يشو به شيء آخر ، والذي ينال الأشياء كلها ولا يناله [١٤] شيء (٣) آخر من الأشياء . فإذا فكرَّرت في ذلك ، عامت أنه لا بد من أن يكون في الأشياء شيء على هذه الصفة وأنه هو مبدع الأشياء كلها . ومن الذي يَقْوىٰ على أن يصف قوة البارى تعالى كلها و ينالها بأسرها ! ما أشرف الشيء الذي يقوى أن ينال منها الشيء بعــد الشيء ، وهو العقل! فإن العقل إذا هَبّ إلى البارى تعالى ثم ألقى عليه بصره ليناله ، فإنه ينال منه شيئًا قليلا نزراً ، فيصفه بتلك الصفة . فأما صفته كلها فلن (٤) يقوى العقل < أن > ينالها ولا يصفها . و إذا أراد العقل أن يعرف البارى تعالى واجتهد في معرفته وظن أنه قد عرف شيئًا منه ، فإنما

<sup>(</sup>١) س: موضع .

ر ۲ ) يضيف كراوس هنا : < الأخر > . والمعنىواضح بدونها .

<sup>(</sup>٣) الزيادة اقترحها كراوس من قبل .

<sup>(</sup>٤) في نشرة كراوس لهذه الفقرة : « شيء < ..... > آخر من الأشياء » ... ويقترح بدل المحذوف الذي افترضه : « شيء > من الأشياء ، والذي ليس على صفته شيء > آخر من الأشياء ... » . وذلك اعتاداً على الأصل اليوناني من مؤدنك اعتاداً على الأصل اليوناني مناورة على الأصل اليوناني ...

<sup>(</sup> ه ) س: فإنما صفته كلها فإن .

يزداد منه 'بعْداً . وذلك أن ما ينفلت من صفته أكثر بما ينال منه . فإذا أردت أن تبصر البارى تعالى ، فألق بصرك عليه إلقاء كاياً لا إلقاء متجزِّماً . وقل إنه الخير . فإنه علَّه للحياة الزكية العقلية الجليلة . وذلك أنه ينبوع الحياة والعقل والجوهر والهوية بأنه(١) واحد فقط وهو بسيط البسيطات ، وأول الأوائل ، لأنه بدء الأشياء كلها ، وهو الذي ابتدعها . والحركة الأولى منه لا فيه ، والسكون منه ، وهو لا يحتاج إلى السكون . — فإن كان البارى تعالى على ما وصفنا فلا تطلبَنَّ البارى بعين (٢٠) دائرة . فإيما الشيء الأول فإنه بدء الكون ، وهو أعلى وأشرف من الجوهر ، لأنه مبدع الجوهر . فإن كان هذا على ماوصفنا قلنا : إنه ليست الأشياء كلها واقعة تحت الحس ؛ وذلك أن ها هنا شيئًا لا يقع تحت الحس ألبتة . فإنه إن لم يكن على ما قلنا أُحَلْت (٢) [ اجلت ] من الإله تبارك وتعالى فيعرض له حينتذ ما يعرض للناس الحنين في الأعياد (أن فإنهم يتهتمون من الطعام والشراب ، فإذا رأوا أحـــداً يدخل في هيا كلهم دعوه فقالوا : هلم وتنعُّم وعَبِّد لهذه الآلهة فتروقه <sup>(ه)</sup> الأصنام ، فينكر الإله الذي لا يرى ، ويصدق بالصنم الذي يرى . وإنما فعلوا ذلك لأنهم قالوا : مالا يقع تحت الأعيان فليس بشيء ؛ و إنما الشيء الحق: الواقع تحت الأعيان . و يشبه من انتحل (٦٦) هذا القول من أصحاب الحس الذين قد غلب عليهم النوم جلَّ دهرهم فيصدقون بما رأوا قريباً من الرؤيا<sup>(٧)</sup> ويظنون أنها هي الأشياء الحق . وهذا الشوق ، أعنى الشوق الحسى ، إنما هو شوق ثان لا الشوق الأول ، لأنه لا يراه المشتاق إلا بحس المعاينة . فلذلك صار شوقاً ثانياً . فأما الشوق الأول الذي لا يقع تحت الحس فهو أعلى وأشرف وأقدم من كل شوق ؛ وهو الخير ألذي لا يجده (٨) السبيل إلى الصعود و إلى شيء آخر هو أعلى منه ، فيشتاق إليه . فلذلك كل من نال هذا الخير الأول المحض اكتفى به ووقف ولم يطالب شيئًا آخر ، من ورائه [١٥]، لأنه قد سلك إلى أفق الأشياء وغاية الغايات. لأن البارى عز وجل يوصف بالحسن (١). والخير أقدم من الحسن ، لا بالزمان ، لكنه أقدم منه بالصدق والحق . ففي الخير كل قوة ، وقوة

<sup>(</sup>١) أى بوصفه واحداً فقط. (٢) أى بنظر الفانين .

<sup>(</sup>٣) أي قلت محالاً في حق الإله . و [ أحلت ] في ص بالجيم وهو تحريف وتكرار .

<sup>(</sup>٤) س: الحنين في الأعيا . (٥) س: فيروكهم (١) .

<sup>(</sup> ٨ ) أجد الطريق : صار جدداً أى مستويا غليظاً . يعنى أنه لا يتهيأ له سبيل مستو بدعوه إلى طلب شيء أعلى ، بل هذا الحير هو غاية كل طريق ولا سبيل بعده لطالب .

الخير ابتدعت قوة اُلحسن . وهو علة جميع الأشياء . فمن أراد < أن > يصف البارى تعالى فليَنْف عنه جميع الصفات ، وليجعله خيراً فقط . فأما الخير الأول فهو البسيط المفيد الخير جميع الأشياء . وليس في الباري تعالى صفة من صفات الأشياء . وهو فوق الصفات كلها ، لأنه علة الصفات ؛ وذلك أنه لم يحــدث الخسَن من القبيح ولا الخير من الشر ولا سأتر الصفات من أضدادها ، لكنها حدثت من علة هي أعلى منها ، أعنى أن الحسن حدث من علة هي فوق الحسن . والخير حدث من علة هي فوق الخير ، بل هي الخير المحض . والفاعل الكريم أفضل من المفعول ، وصفات المفعول كلها فيالفاعل ، إلا أنها فيه بنوع أرفع وأعلى طبقة . - لما رؤيت الأشياء الواقعة تحت الحس ظنت أنه قد استُقْصِي تميز الأشياء . وسمى أصحاب الحس هذه المعرفة حكمة ، ومنهم طبقة ارتفعت قليلا عن الحس ، وذلك أن النفس الماقلة حركتهم من الشيء المقزوز (٢٦) إلى طلب الشيء الأفضل ، وتركوا الفحص عن الفضائل الشريفة واستعملوا الأعمال الأرضية الدنيئة ، وجعلوا الشيء الأول الذي ليس وراءه شيء آخر من الأشياء الأرضية الواقعة تحت الحس . فبالحس أرادوا أن يبلغوا معرفة الشيء الأول إذ عجروا عن المعرفة التي تنال العقل . وطبقة ثالثة أفاضل ، وهم الذين ارتفعوا من ُالسُّفْل إلى الْعُلَوَّ وأبصروا النور الساطع بالقوة الفاضلة فيهم النافذة الحادة ، حتى صاروا فوق السحاب وارتفعوا عن بخار الأرض المكدِّرة للعقول، فوقفوا هناك ورضوا ورفضوا الأشياء كُلُّها ، فالتذوا بذلك الموضع التذاذاً فائقاً وهو الموضع الحق الملائم لأفاضل الناس .

حُسن الأبدان وجمالها [في] محمول في الهيولى . و إنما علم ذلك لأنه ربما رأى البدن الحسن الجميل يستحيل و يتغير فيصير قبيحاً . لوكانت النفس هي علة الجمال والحسن لما كان بعضها حسناً عاقلا و بعضها قبيحاً جاهلا ، والجمال إنما يكون بالعقل ؛ فالعقل إذاً هو الذي أعطى النفس أن تكون عاقلة . ولا يمكن أن يكون العقل مرة عاقلا ، ومرة جاهلا . فإذا العقل هو علة حُسن الأبدان وجمالها . وهو علة عقل الأنفس ومعرفتها الحق . والعقل يقبل التكثير، والشيء الأول لا يقبل التكثير بل تبقى وحدانيته دائمة .

تمت الرسالة والحمديله وحده

 <sup>(</sup>١) س: يوصف الحسن .

<sup>(</sup>٢) س: المفرود: - يقال قرت نفسه عنه : عافته ؛ وفر من الدنس فرآ : تباعد .

### نصوص متفرقة لأفلوطين

## وردت فى المخطوط رقم ٣٩٥ مارش شرقى بمكتبة بودلى بأركسفورد

- \ -

قال<sup>(۱)</sup> الشيخ اليونانى :

الفاعل الأولساكن غير متحرّك بشيء من أنواع الحركة . وسكونه أيحدث مثاله ، أعنى العقل ، لافي شيء ، لأن مثاله آنية شريفة قوية ، تعلو<sup>(۲)</sup> في الشرف والقوة على جميع الآنيات التي تحتها [ ١١٨ ] . وفي ذلك المثال كل علم ومعرفة ، لأنه لما انبجس من الفاعل الأول التفت إلى علته ونظر إليها بنَحْو<sup>(۳)</sup> قوته ، فصار عقلا وجوهراً ، وهذا الجوهر هو العقل . فإذا أضيف إلى ما تحته من الجواهر كان أو لاً ، وإذا أضيف إلى مافوقه كان ثانياً .

#### **- 7 -**

(\*) و ينبغى (\*) للفاعل الأول أن يكون ساكناً غيرمتحرك ، إذا (\*) كان واجباً أن يكون شيء ما ثانياً بعده ؛ وأن يكون فعله من غير روية ولا حركة ولا إرادة مائلة إلى المفعول . والمفعول الأول — وهو العقل — انبجس من شدة سكون الفاعل وقوته ، ثم انبجست منه سائر الأشياء العقلية والحسية بتوسط العقل . و إنما انبجست منه الأشياء وصارت ذات (٧) آنيات من قِبَل إفراط قوة آنيته وشدتها . وذلك أن القوة إذا كانت شديدة انبجس منها : إما شيء جوهرى ، و إما شيء عَرضى . أما الشيء الجوهرى فكالحرارة التي تنبجس من النار وكالبرودة التي تنبجس من الثلج . وأما الأشياء العرضية فكذوات الروائح الطيبة .

<sup>(</sup>١) ورد فى مخطوط مكتبة بودلى برمز مخطوط شرقى مارش رقم ٣٩ه ورقة ١٧ ڡ وما يليها .

 <sup>(</sup>٢) النساع الحامس ١٤: ٦: ٦٠ — ٣٧ ( = ح ٥ ص ٢٢ و ١٠ يليما في بربية ) .

<sup>(</sup>٣) ص: تعلوا . و (٤) س: لنجو .

<sup>(</sup> o ) بالمدة فوق الألف مما يؤيد قراءتنا لها ἐίναι .

<sup>(</sup>٦) يريد روزنتال تصحيحها : إذ ، لأن اليونانى ( تساع ٥ م ' : ٦ : ٢٥ -- ٣٧ ) يورد ٤٤ ولكن العربى يدل أيضاً على نفس معنى هذا اللفظ اليونانى هنا .

<sup>(</sup>٧) يريد رزنال تصحيحها إلى : ذوات . – ولا داعي ذلك .

فإن الشيء ذا الرائحة الطيبة مادام ثابتاً قائماً ، فتلك الرائحة تنبثُ منه إلى خارج فيلتذ بها الحيوان القريب منه .

#### **- \*** ---

(۱) وقال: إن العقل إنما صار [ ١١٩] هو الأشياء كلها لأن مُبدِعه ليس كشيء من الأشياء. وإنما صار المبدع الأول لا يشبه شيئًا من الأشياء لأن الأشياء كلها منه، ولأنه لاحلية له ولا صورة له خاصة لازمة. وذلك أن المبدع الأول واحد وحده، أعنى أنه آنية فقط ليس لها صفة تليق بها، لأن الصفات كلها منبئة منها. فمن أجل ذلك صارت الأشياء كلها فيها، وليست هي في شيء من الأشياء إلا بنوع علة.

فأما العقل فإن الأشياء فيه ، وهو في الأشياء . وإنما صارت الأشياء في العقل لأن صورها فيه ومنه انبتت في الأشياء لأنه علة الأشياء التي تحته . غير أنه ، وإن كان العقل علة للأشياء التي تحته ، فإنه ليس بعلة تامة للشيء ، لأنه إنما هو علة صورة الشيء فقط ، لا علة هوية . فأما الفاعل الأول فإنه علة تامة . وذلك أنه علة هوية الشيء وصورته بلا توسط ، وعلة هوية هوية الثيء والأشياء توسط ، وعلة هوية (٢) النفس وصورة الأشياء بتوسط [ ١٩ س ] العقل والنفس . والأشياء كلها مصورة في العقل من غير أن تكون مصورة في العلة الأولى ، بل إنما هي منبجسة منها .

وكل شيء من الأشياء العقلية محدود . و إنما حدد الشيء حليته وصورته . وذلك أن العلة الأولى لما أبدعت هو ية (٢) الأشياء لم تدعها محمولة على غير حد ، بل هي التي تحدها وتحييط بها (٥) . وإنما تحدها بصورها . فحد الشيء المفعول هو صورته وسكونه . والسكون أيما هو حلية للعقل وحد لله . و بالحلية والسكون يكون قوام العقل وثباته وسائر الأشياء العقلية (١) .

<sup>(</sup>١) الفقرتان الأوليان تلخيص التساع الحامس : ١ : ٧ : ١ - ٢٢ (= < ٥ ص ٢٤ برييه)

<sup>(</sup> ٧ ) يقترح روز ننال تصحيحها إلى : هويته . — وما فى النص أكثر إطلاقا ، ويعود أيضاً إلى . « الشيء عامة » .

<sup>(</sup>٤) ص: تحده .

<sup>(</sup>٦) هذه الفقرة تناظر التساع ٥:١; س ٢٣ — س ٢٦ ( نشرة برييه حـ٥ ص ٢٤) .

#### **- {** -

وقال (۱): إن الواحد المحض يشبه الضوء ، والواحد الثانى المنسوب إلى شيء آخر يشبه الشمس ، والشيء الثالث يشبه القمر الذي ينال ضوءه من الشمس ، فالنفس فيها عقل مكتسب ينيرها بنوره و يصيرها عقلية . والعقل : ففيه نور ذاتى ، وليس هو نور فقط لكنه جوهر قابل للنور . فأما الشيء الذي ينير العقل و يفيض عليه النور [ ١٢٠] وهو نور فقط وليس هو شيء آخر غير النور ، لكنه نور مبسوط صرف محض يفيض قوته على العقل فيصيره عقلا منيراً مضيئاً . غير أن النور الدي في العقل هو شيء في شيء . فأما النور الذي ينير العقل فليس هو في شيء آخر ، بل هو نور وحده قائم ثابت بذاته ينير حميم الأشياء . غير أن من الأشياء مايقبل نوره أكثر ، ومنها مايقبل نوره أقل .

#### **-0-**

وقال (۲): إن الواحد الحق هو مبدع الأشياء ، وليس هو ببعيد منها ولا بمفارق لها ، بل هو مع الأشياء الما ؛ إلا أنه معها كأنه ليس معها ؛ وإنما تستبين معيّته مع الأشياء التي تقوى على قبوله .

#### **-7-**

ويقول (٢): إنه واحد عظيم ، أعظم الأشياء لا بالجثة ، لكن بالقوة . وكذلك إذا قلنا إنه لانهاية له ، لايعنى أنه لا نهاية له بأنّه جهة أو عدد ، لكنا نعنى أنه لا يحيط بقوته شيء : وذلك أنه فوق وهم المتوهم ، ثابت ، قائم بذاته ، ليس فيه شيء من الصفات . [ ٣٠ س وهو خير ليس لذاته ، لأن ذاته هي الخير المحض الحق ، لكنه خير لسائر الأشياء التي

<sup>(</sup>۱) ص: ويقال . — وهذه الفقرة تناظر التساع ه : ٤ س ١٦ — س ٢٤ ( - ه ص ١١٦ تريبه ) .

<sup>(</sup> ۲ ) في هذه الفقرة بعض معانى ما ورد في التساع ٥ : ٤ : ١ س ٦ — س ٧ ( - ٥ - ص ٧٧ بريبه ) .

<sup>(</sup>٣) هذه الفقرة تناظر التساع ٦:٩:٦ س ٧ — س ٥٠ (حـ٦ ق ١ ص ١٧٩ — ص ١٨١ بريبه) .

تقوى على قبول الخير الذى يفيضه عليها . وليس له حركة لأنه قبل الحركة وقبل الفكرة وقبل الفكرة وقبل الله ، وقبل العلم ؛ وليس فيه شيء يريد أن يعلمه كما يعلم العالم ، بل هو العلم الذي لا يحتاج إلى أن يعلم بعلم آخر ، لأنه هو العلم المحض الأقصى المحيط بكل علم وعلة العلوم .

[ فإن (اقال قائل: إن كان العقل إنما يستفيدالصورة العقلية والحسية من الفاعل الأول إذا ألتى بصره عليه ثم يفيضها على ما تحته ، و إنما تفيض الصور على ما تحته صورة بعد صورة — أفتراه لذلك يستفيدها من الفاعل الأول واحدة بعد واحدة ؟ فإن كان يستفيد الصور واحدة بعد واحدة ، كان الفاعل [ على ] الأول لا محالة إنما يفعل أفاعيله فعلامتجزئاً . فإن كانت تلك الآنية الحق تفعل أفاعيلها واحداً بعد واحد ، فقد بقى فيها إذن أفاعيل لم فإن كان كذلك ، فإنها إذن لم تفعل الأشياء بأنها (٢) فقط ، لكنها فعلها بروية وحركة ما — وهذا محال قبيح .

[ ١٢١] قلنا (\*) : إن الآنية (٣) الأولى (\*) فعلت فعالها كله دفعة واحدة بغاية الفعل به وليس من وراء فعلها فعل آخر — لا أنها لم تَقُو على أن تأتى بفعل آخر ، لكنها إنما فعلت فعلها بغاية الحكمة التي لا يمكن أن يكون المفعول بنوع آخر على غير ماهو عليه الآن . فنهاية الفعل إنما هو من تلقاء المفعول ، لا من تلقاء الفاعل . قلما فعل الفاعل ، فعله دفعة واحدة بغاية الإحكام ، أحس العقل بفعله كله معا وفي دفعة واحدة من غير أن يكون عالما بفضائله كلها . فإن كان هذا هكذا ، وكان العقل أول مفعول ، فإنما يعلم فضائل الفاعل الأول شيئاً بعد شيء ؛ وكذلك يفيضها على ما تحته شيئاً بعد شيء . فالعقل يحسر بفضائل الفاعل الأول دفعة واحدة من غير أن يعلمها في دفعة واحدة ، و يفيضها على النفس دفعة بعد دفعة (\*) ] .

<sup>(</sup>١) ما بن الرقين : هذه الفقرة نظن أنها ليست من كلام الشيخ اليونانى ، بل شرح شارح على هذا الموضع .

<sup>(</sup> ٢ ٰ) أن vo = وجود. (٣) بالمدة على الألف فى المخطوط.

<sup>(</sup>٤) س: الأول.

<sup>(\*)</sup> لم ينشر روزنتال هذه الفقرة مع أنها متصلة بما قبلها : فـكان عليه أن يحذف كلتيهما أو يثبتهما معاً .

#### -- V --

قال<sup>(۱)</sup> الشيخ اليونانى :

العقل الأول المبتدع ليس بذى صورة ، < و > إذا أضيف إلى المبدع الأول كان ذا صورة ، لأنه يتناهى فيشكل فيكون ذا حلية وصورة . فأما المبدع الاول (٢٦ - ] فإنه لاصورة له لأنه ليس من فوقه شيء آخر يريد أن يتناهى إليه ، ولاشيء بما تحته يقدر أن يتناهى إليه ؛ فهو من كل الجهات غير متناه ؛ فلذلك صار لاحلية (٣) له ولاصورة . ولوكان المبدع الأول صورة ، لكان العقل كلة ما . وليس العقل بكلمة ولا فيه كلة ، لأنه ابتدع ابتداعاً من غير أن يكون مُبدعه ذا صفة أو صورة فيجعل تلك الصفة كلة فيه . فإذا فعل الشيء بكلمة ولا فيه كلة ، بل هو فاعل الكلم في الأشياء لأنه ذو صفة وحلية . فإذا فعل الشيء أثر فيه من بعض صفاته شيئاً ، فيكون ذلك الأثر هو الكلمة الفاعلة في الشيء .

#### **- 1 -**

وينبغى للأول ألا<sup>(3)</sup> يكون كثيراً من جهة من الجهات ، و إلا كانت الكثرة التى فيه معلقة فى واحد آخر قبله . بل ينبغى أن يكون واحداً خيراً محضاً ، وأن يكون مبدعاً لشيء واحد خير ذى صورة خيرية : إما يكون أثراً من المبدع الأول ، وإما أن يكون أثر أثره . [ ١٣٢] وأثر المبدع هو العقل ، وأثر العقل هو الحياة ، والحياة هى عقل أيضاً ؛ كأ أن أثر النار هو نار أيضاً . غير أنه ينبغى أن يكون فى الأثر مافى المؤثر وما ليس (٥) فيه . وذلك أن المؤثر الأول واحد وأثره العقل والعقل اثنان (١) لأنه مُبتَدَع والمبتدع بعد المُبدع . وأثر العقل : وذلك أنها أكثر من .

<sup>(</sup>١) راجع الجملة الأول من هذه الفقرة فى النساع الخامس : ١ : ٧ س ٤٠ — س ٤٠: ( - ٥ ص ٢٥ بريبه ) .

<sup>(</sup> ٢ ) فأما المبدع الأول : مكررة فى المخطوط .

<sup>(</sup>٣) س: حيلة .
(٤) ص: أن يكون .

اثنين . فلذلك صارت النفس تميل وتنصرف . وتصرفها هو فكرتها . فلا يزال كل واحد من الصور يؤثر أثراً فيكون أثره أكثر منه ، إلى أن نأنى إلى أثر لايؤثر ألبتة . فأول الأوائل مؤثر لايتأثر ، وآخر الأشياء أثر لايؤثر ؛ وما بينهما مؤثر ومؤثر : مؤثر لما تحته ، ومؤثر ما فوقه . غير أن الأثر الأول ، وهو العقل ، يتحرك حركة عقلية مستوية لاعوج فيها ألبتة لأنه أثر من مؤثر ساكن لايتحرك بشيء من الحركات ألبتة . — والأثر الثانى ، وهو النفس ، يتحرك حركة نفسانية مائلة قليلا ، لأنها من مؤثر متحرك . فلذلك [ ٢٢ ب] صارت النفس متفكرة . — والأثر الثالث هوالجرم الشريف الأول السهاوى . وحركته حركة موضعية مستوية في الموضع . وإنما صاريتحرك حركة موضعية لأنه مؤثر من متحرك مائل ، ووضعية غير مستوية في الموضع والمائر الرابع هو الأجرام الأرضية ، وحركتها حركة موضعية غير مستوية أن الموضع والقوى . وكل الآثار معلق في الفعل الأول ، وهو العقل . والعقل معلق في الفاعل الأول . وهو العقل معلق في الفاعل الأول . والفاعل الأول هو مبدعها كلها وحافظها — إلا أنه مبدع بعضها بلا توسط وبعضها بتوسط .

#### - 9 -

وقال(٢) الشيخ اليوناني :

انبجاس العقل من الأوّل لشدّة قوته ، وسكونه لا لحركته ؛ لأن القوة الشديدة ينبجس منها إما شيء جوهري : كالحرارة من النار والبرودة من الثلج ، أو عَرَضي كالرائحة من ذي الرائحة ، لأنه ما دام ثابتاً فتلك الرائحة [ ٢٩] تنبثُ منه .

#### - 1 - -

قال الشيخ اليونانى :

البصر (٣) وسائر الحسائس لا تنال المحسوسَ إلا أن يكون بينها و بينه جرم متوسّط.

<sup>(</sup>١) ص: المستونة .

<sup>(</sup> ٢ ) لم ينشر هذه الفقرة روزنتال . وهي واردة في المخطوط نفسه ورقة ٢٨ ب - ١٢٩ .

<sup>(</sup>٣) هذه الفقرة تناظر التساع الرابع: ٥: ١ س ٣ — س ١٠ (٤: ١٥٥ برييه) .

وذلك أن الحس إنما هو من حيّز النفس . والنفس ُ إذا كانت في المكان العقلي علمت الأشياء العقلية من غير أن تحتاج إلى شيء من الأجرام ؛ و إذا كانت في العالم الحسى احتاجت [ ٩٤ ب ] في معرفة المحسوسات إلى الجسم . والنفس إذا اتحدت بالأشياء المحسوسة فإنما تنال معرفتها بالأشياء الشبيهة بها القوية على قبول الآثار المحسوسة ؛ فتحسُّ النفس الأشياء المحسوسة وتعرفها بتوشّط .

والبصر يدرك الألوان بمتوسط يقب أثر اللون أولا ثم يؤدّيه إلى البصر ؛ و إلا لم يقوّ البصر على نيل اللون ، وذلك أن البصر ألطف من المحسوس ذى اللون كثيراً ، والهواء أطف من اللون قليلا ، أعنى أن الهواء أغلظ من البصر قليلا وألطف من المحسوس . فلما كان الهواء متوسطاً على هذه الجهة قبل أثر المحسوس فأدّاه إلى الحس ، لأن الشيء فلما كان المهواء متوسطاً على هذه الجهة قبل أثر المحسوس فأدّاه إلى الحس ، لأن الشيء إلما يؤثر في الشيء النبيه به الذي لم يباينه مباينة (١) بعيدة ، ولا يؤثر في الشيء الذي كان مبايناً . فالهواء إذن يقبل أثر لون [ ١٩٥] الجرم فيؤديه إلى البصر . فإذا أدّاه إليه تشبّه به البصر أيضاً وصار مثله (٢) يحس إحساساً صحيحاً .

فإن قال قائل: فإن المبصر يحتاج إلى شيء متوسط يكون بينه و بين المبصر إليه و إلا لم يبصره ، لأن المحسوس لا يصل إلى الحسر إلا أن يسلك في الهواء فيغيره ثم يصل بذلك التغيير إلى البصر — قلنا: فلسنا نرى كل سالك في الهواء يغير الهواء ، لـكنه ربما فرَجَ (٢) الهواء فقط من غير أن يغيره كالحجر: فإنه إذا سقط من فوق وسلك في الهواء فأرجُ الهواء فقط ولا يغيره . فإن قال قائل: إن الحجر إذا سقط من العاو وانفرج له الهواء فإنما ذلك الانفراج أثر من الآثار لأن الحجر يدفع الهواء دفعاً قوياً ، والهواء يندفع ، والاندفاع أثر ، فالهواء إذن يتأثر من الحجر . وكذلك النار: إذا سلكت من النقل إلى فوق فإنما تدفع الهواء فينفرج لها ، إلا أن انفراج الهواء من النار [ ٥٠ س] أسرع من انفراجه من الحجر . قلنا : إن سلوك النار إلى فوق وسلوك الحجر إلى أسفل إنما يكون بانفراج الهواء ، وذلك أن الحجر يشق الهواء و يمر فيه سفلا وكذلك النار تشق الهواء و تمر

<sup>(</sup>١) ص: ينايىه مناىية (!) — وقد أصلحه روزنتال هكذا: لم ينائه منائية بعيدة (!)

<sup>(</sup>٢) يصححه روزنتال بإضافة واو العطف : ويحس — ولا داعى لذلك .

<sup>(</sup>٣) فرج الشيء: فتحه . (٤) ص: فكذلك .

فيه علواً ، والشقُ لا يكون [ إلا ] بالدفع ، لـكنه يكون بأن الهواء ينفرج لجرم السالك فيه . فإذا انفرج وسلك السالك ، امتلأ أيضاً ورجع إلى الحال التي كان عليها بدءًا . فإن كان هكذا ، وكان الهواء إنما ينفرج للأجرام التي تمرُّ به فقط من غير أن يقبل شيئاً من آثارها ، فما الذي يمنعنا أن نقول إن صور الأشياء المحسوسة تسلك إلى البصر من غير أن ينفرج الهواء ، إلا أنها روحانية تسلك ولا تحتاج إلى فرجة الهواء ؟!

فإن قال : إن صور الأشياء المحسوسة إن لم تكن معلقة محمولة فىالهواء اضمحلت و بادت. قبل أن تأتى البصر فلا يقع عليها البصر ألبَّة فلذلك [١٩٦] صار الهواء يقبل صور الأشياء المحسوسة أولاً ، ثم يقبلها بعد ذلك البصر بتوسط الهواء — قلنا : إن كنا نحن ِ لأنحس المحسوس (+ حتى ينفعل الهواء أولا ، لزم من ذلك أن نكون ننظر (١) الشيء من غير أن نلقى أبصارنا عليه لأنا إنما حسسنا بالهواء الذى يلينا لحسنا بحرارة النار ، فإن النار إذا كانت بعيدة منا لم تسخن أبداننا ، بل الهواء الذى يسخن أبداننا الهواه الحيط بنا القريب منا ، لأن الحرارة إنما تسخن الشيء بالملامسة ، فإن لم تلامسه لم تسخنه . فأما الُمُبصَر فلا يكون بالملامسة . والدليل على ذلك أنه إذا وضع المحسوس على العين ولامسها لم تبصره . لـكن ينبغي أن يكون الشيء الواقع تحت البصر بعيداً من البصر بعداً معتدلا، وأن يكون (٢) المتوسط بين البصر وبين المبصَر نيِّراً مضيئاً . و إنما احتاج البصر إلى الضياء لأن الهواء [ ٩٦ ب ] المتوسط مظلم . فلو أن الهواء لم يكن مظاماً لم يحتج البصر إلى الضوء ، لأن الظامة إنما هي حجاب بين المبصر والمبصر إليه ، فينبغي أن يزاح المانع بالضوء لينال البصر ُ محسوسَه . وإنما صار البصر لايبصر الشيء إذا وُضع عليه لأن البصر والشيء المحسوس ظلان " ، فإذا وضع المحسوس على العين لم يره من أجل المُظِل الحادث منهما . والدليل على أن البصر يقع على المبصر إليه من غير أن ينفعل الهواء من صورة المحسوس الأشياء التي نراها بالليل كالنار والكواكب: فإنا قد نرى النار وضوء الكواكب بالليل. ولا يقدر أحد أن يقول إن ضوء النار والسكواكب يؤثر في الهواء فيأتى أبصارنا . فإنه لوكان ذلك كذلك ، لماكان

<sup>(+)</sup> من هنا حتى آخر المعلم عليه بهذه العلامة لم ينشره روزننال .

 <sup>(</sup>۱) ص: ننضر.
 (۲) ص: کان.
 (۳) ص: ظلالین.

الهواء مظلماً ، لأن الناركانت مضيئةً ونيّرة بصورتها التي صارت فيه . وربما استبانت النار [ ١٩٧ ] بالليل من ثقب برج الديدبان ، والـكواكب مستنيرة بالغيم + .

قال: والبصر لا يحتاج فى نيله المحسوس إلى الهواء المتوسط بينه وبين المحسوس ، بل إنما يحتاج إلى الضوء فقط فلما صار الضوء إنما قوامه بالهواء ، إلا أنه تمامه ، صار الهواء متوسطاً بين البصر وبين المحسوس بعرض .

#### -11-

وقال (١) الشيخ اليونانى: الضوء كينى. والكيفيات لاتقوم بأنفسها، لكن فى غيرها، لأن الكيفيات محمولة، اضطر الضوء إلى أن يطلب الله حاملا جر مي يكون فيه.

فأما<sup>(٢)</sup> فعل الضوء فإنما يكون من شيء آخر لامن حامل الضوء ؛ وفعل الشمس ، أعنى الضوء ، إنما هو حياة للجرم الصافى المستشف ، وهو ينبوع الضوء و بدؤه . وأما الضوء الكائن فى ظاهر أفق الجرم الصافى فإنما هو صنم للضوء الباطن ، وهو فعل ثان (٣) غير مفارق للفعل الأول .

#### -17-

وقال (1) الشيخ: القوة النامية منبثة في البدن كله ، فلذلك صارت أعضاء البدن كله التنذ وتألم . والشهوة مثل ذلك ، لأنها من حيز القوة النامية ، وليس عضو من أعضاء البدن إلا والشهوة راتبة فيه . والدليل على ذلك الأوجاع واللذات: فإن كل عضو قد يألم ويلتذ ، والألم واللذة من باب الشهوة . وذلك إذا [ ١١٠٣] نال العضو

<sup>(</sup>۱) ورد فی المخطوط ورقة ۱۱۰۱. ویناظر النساع الرابع ه : ٦ : س ۱۱ — س ۱۳ ﴿ جِ ٤ مَ ۱٦٣ بريبه ) .

<sup>(</sup> ٢ ) يناظر التساع الرابع: ٥ : ٧ س ١٣ — س ١٧ ( ج ٤ ص ١٦٤ برييه ) .

<sup>(</sup>٣) س: تأتى.

<sup>(</sup>٤) فى المخطوط ورقة ١٠٢ ب — ويناظر النساع الرابع : ٤ : ٢٨ س ١٠ — س ١٣ (ج٤ ص ١٣٠ بربيه) .

شهوته التذ؛ وإذا لم ينلها(١) وجد ألما لعدم تلك الشهوة .

فإن قال قائل: إن الأولين جعلوا موضع الشهوة الكبد — قلنا لهم (+: إنما جعلوا ذلك لامن أجل أن الشهوة هناك فقط ، لكنه لما كانت القوة النامية تبدأ بفعلها من ذلك الموضع قالوا إنه موضع القوَّة النامية والقوة الشهوانية . فالنفس إنما تبتدى \* في فعل النماء والشهوة من الكبد، ثم تبثُّه في جميع الأعضاء للبدن . وقد قلنا في قوى النفس إنها ظلُّ لها ، وظلُّ النفس النامية والشهوانية إنما يبدأ من هذا العضو ، أعنى الكبد ، ثم ينبسط في جميع البدن . والغضب من حيز النفس النامية ، وذلك أن النفس النامية هي التي تصير البدن حسّاساً للأشياء المؤلمة وتجعل البدن ذا مِرّة ودم . وحيثًا كانت الشهوة **خهناك الغضب ؛ وحيثما كان الغضب فهناك الشهوة . والدليل على أن ذلك [ ١٠٣ س ]** كذلك أهل القوة والقمع للشهوة المستعلين عليها ، فإنهم أيضًا أهل القوة على الغضب . فأما الذين استعبدتهم (٢) الشهوة وقهرتهم وغلبت عليهم فلذلك يغلب عليهم الغضب أيضاً فيكونون في سرعة الغضب وشدّته عليهم كأنهم السباع . و بدء الغضب الجسماني إنما يكون من قِبَل المرة والدم بسرعة حركتهما ، وذلك أنه إذا أَلِم البدن الكثير الدم والمِرَّة ألماً هاج الذلك الدمُ والمِرَّة ، فإذا هاجا حسَّ الوهمُ بهيجانهما فأدَّي ذلك إلى النفس وأعلمهما ما نال البدن من ذلك الأذى . و إنما يؤدى الوهمُ إلى النفس الألم الداخل على البدن لتنهض النفس فتدفع عن البدن ذلك الشيء المؤلم . - وأول الغضب بدؤه من القوة البهيمية المِرِّية ، ومنتهاه إلى النفس الناطقة . وأصحاب الدم الحار للغليِّ وللرَّة اللهيبة سريع عضبهم ؛ والذين قليلة مرّ تهم فغائرة دماؤهم ، والذين طباعهم + . . . (٣)

<sup>(</sup>١) س: نيله .

<sup>(+)</sup> ما بين العلامتين لم ينشره روزنتال -- مع أنه ورد فى بجل معناه فى الموصع المشار إليه من التساعات .

٠ ) س: إستبعد بهم .

<sup>(</sup>٣) بعد هذا بياض في النصف الأعلى من ٢١٠٧ فالسكلام مبتور في المخطوط .

#### -14-

وقال الشيخ :

الخير المحض هو الأوّل الذي يفيض الخير [ ١١٣ س] على الأشياء فيلبسها الخير مثلما تُثلبس الشمسُ الأجسام نوراً تشرق به .

والخير الأول خير محض ، لا بإضافة إلى شيء آخر — لأنه ليس فوقه شيء آخر ، بل الأشياء كلما تحته ومنه تنال الخير . وهو فاعل ، إلاّ أن فعله العقل والحياة والنفس وسأتر الأشياء التي فيها حياة وعقل .

وكلما تباعد الشيء من الهيولى كان الخير ميـه أكثر ، وكلما<sup>(١)</sup> دنا من الهيولى وصار في حيزها كان الخير فيه أقل .

فإن قال قائل: إن الحياة ليست بخير لأنها مملوءة تَعَبّاً ونصباً وليست بذات راحة — قلنا (٢٠) : إن هذه الحياة ليست الحياة المحضة الخالصة ، لكنها الحياة الأرضية المستوية بالموت . فأما الحياة الخالصة السماوية فإنها ذات راحة ولذة غير فانية ، وليس فيها شيء من التعب والنصب .

فإن قال قائل: فما الذي يفعل الآن الخيرُ الأول؟ قلنا إنه [ ١١١٤] يحفظ جواهر هذه الأشياء وصورها ، و يجعل الجواهر العاقلة تعقل والجواهر الحية تحيا ، وذلك أنه يثبت في الأشياء العقلية العقل وفي الأشياء الحية الحياة ".

قال: والشر إنما يكون خيراً في الأشياء الأخيرة التي لم تنل من الخير الأول شيئاً ألبتة . وكما أنه ليس فوق الخير الأول شيء آخر ، كذلك (٢) ليس تحت الأشياء الشرية شيء آخر ولا يَظُنَّنَ ظان أن الشر الأخير ضدُّ للخير الأول ، وذلك أنه ليس بينهما وسط . والخير الأول إذن هو الذي لا ضد له . والخير إمّا ألا يكون موجوداً ، و إن كان فإنه لا يكون له ضدُّ ألبتة . ولا يمكن ألا يكون الخير موجوداً لأنه هو علة الأشياء .

<sup>(</sup>١) ص: فكلما .

<sup>(</sup> ٢ ) من هنا حتى آخر الفقرة لم ينشره روزنتال .

<sup>(</sup>٣) ما بين الرقين لم ينشره روزنتال .

<sup>(</sup>٤) ص: لذلك

# من كتا**ب من**تخب « صو ان الحـكمة (۱<sup>۱)</sup>» مخطوط كوبريلي رقم ۹۰۲ – ۱ –

[ ۱۳۱] ذيوجانس الـكلبى : كان ذيوجانس هذا حكياً (۱) فاضلاً قد أخذ نفسه بالقَشَف (۲) لا يقتنى شيئاً بتة ولا يأوى إلى منزل ولم يكن فى ملكه شيء غير ما يوارى عورته و يستتربدنه . يأكل قوت يوم بيوم . وكان إذا جاع أكل الخبز أين وجده ليلاً كان أو نهاراً ، عند ملك كان أو سوقة لا يحتشم أحداً . وقيل إنه مر بخباز يخبز فأخذ من خبزه فأكل . ثم مر به فى الغد فوجده يخبز فتناوَلَ من خبزه ليأكل ، فقال له الخباز : قد أكل . ثم مر به فى الغد فوجده يخبز فتناوَلَ من خبزه ليأكل ، فقال له الخباز : قد كل يوم ، وأنا أجوع فى كل يوم ، وأنا أجوع فى كل يوم .

وهو صاحب الشيخ اليونانى ومعلمه . والشيخ اليونانى هو صاحب الحكمة التى ظهرت منه فى كتبه المعروفة به . وليس هذا موضع ذكرها . فمن أحب أن يطالعها فليقرأها من تلك الكتب فإنها موجودة فيها .

#### **- 7 -**

[ ۱۳۲ ] الشيخ اليونانى :

ولما ذكرنا فى ابتداء هـذا الكلام عن اختصاص الشيخ اليونانى بذيوجانس وكونه من تلامذته اتبعنا ذلك بتفصيل مشتمل على 'نَبَذٍ من [ ٣٢ ب ] كلامه حسبا وُجِد وظُفِر به .

قيل له : ما بلغ من محبتك للعلم ؟ فقال له : إذا اغتممت فهو سلوتى ، و إذا ارتحتُ

<sup>َ (</sup>١) عن صورة شمسية في دار الكتب المصرية تحت رقم و ٢٦٦٣.

<sup>(</sup> ٢ ) قشف الرجل يقشف قشفاً وقشف يقشف قشافة : قذر جلده ولم يتعهد النظافة . رثت هيئته وساءت حاله وضاق عيشه ولوحته الشمس أو الفقر فنغير . وأصل القشف : خشونة العيش وشدته . تقشف الرجل بمعنى قشف .

فهو لذتی . و إذا فترت فهو هِزَّتی . و إذا نشطت فهو عُدَّتی . و إذا أُظْلِم عِلیَّ فهو ضیائی ونوری . و إذا أُغْلِم عِنى فهو نزهتی وسروری .

وقال: النفس جوهر كريم شريف ، يشبه دائرةً قد دارت على مركزها ، غير أنها النها دائرة لا بقد لها ، ومركزها هو العقل . وكذلك العقل هو دائرة استدارت على مركزها ، وهو الخير الأول المحض . غير أنه و إن كان العقل والنفس دائرتين ، لكن دائرة العقل لا تتحرك أبداً ، بل هي ساكنة ذاتية شبيهة بمركزها . وأما دائرة النفس فإنها تتحرك على مركزها وهو العقل . غير أن دائرة العقل ، و إن كانت شبيهة بجوهرها ، لكنها تتحرك حركة الاشتياق لأنها تشتاق إلى مركزها وهو الخير الأول . ومثلها دائرة النفس فإنها تتحرك حركة اشتياق أيضاً ، إلا أن في حركتها ميلا ، لأنها تشتاق إلى العقل والخير الأول ، ولأن الذي هو — فوق كل أن . فأما دائرة هذا العالم فإنها دائرة تدور حول النفس و إليها تشتاق . و إنما نتحرك هذه الحركة الدائمة شوقاً إلى النفس كشوق النفس إلى العقل وشوق العقل إلى الخير الحض الأول ، لأن دائرة هذا العالم إنما هي جرم ، والجرم العقل وشوق العقل إلى الخير الحض الأول ، لأن دائرة هذا العالم إنما هي جرم ، والجرم المقلق الشريف حركة مستديرة لأنه يطلب النفس من جميع النواحي لينالها فيستريح إليها الأقصى الشريف حركة مستديرة لأنه يطلب النفس من جميع النواحي لينالها فيستريح إليها ويسكن عندها .

وقال: ليس للمبدع الأول — جل وعلا — صورة ولا حلية مثل صور الأشياء العالمية ولا مثل الصور التي في العالم السفلي ولا قوة مثل قواها. لكنه فوق [ ١٣٣] كل صورة وكل حلية وكل حلية وكل حلية وكل حلية وصورة حسنة بتوشط العقل. وذلك أن الشيء المكون إذا كان مكونا فإنه من الواجب أن يكون شيئاً عا، وأن تكون له حلية وصورة ما. فأما المبدع الأول — جل وعلا — الذي لم يكونه أحد ولم يبدعه أحد فلا حلية ولا صورة له، لأنه هو المصور الحتى مبدع الهويمات كلها.

وقال: المبدع الأول الحق ليس شيئًا (٢) من الأشياء ، وهو جميع الأشياء ، وليس الأشياء كلها ، لأن الأشياء منه .

<sup>.</sup> افأ : س ( ١ )

وقال: ماغيظى على الذين كذبوا على الأشخاص السماوية ذوات الزينة والحركات الموزونة والآثار الغريبة والأخبار العجيبة. ولكن غيظى على الذين كذبوا على ناظمها ومصرفها وناضدها: فإنهم افتروا عليه ونسبوا الباطل إليه وادعوا أنهم أبناؤه وأخياره وأحباؤه ؛ فأتوا 'نكراً ، وكلفوا عباد الله عسراً ، وكان عاقبة أمرهم خسراً .

وقال: قد صدق أفاضل الأولين في قولهم في مالك الأشياء إنه الأشياء كلها، لأنه هو علة كونها بأنه فقط، وعلة شوقها إليه. وهو خلاف الأشياء كلها، وليس فيه شيء بما أبدعها ألبتة. وذلك أنه لوكان فيه شيء لماكان هو علة الأشياء كلها. فإن كان هذا هكذا، وكان العقل الأول واحداً من الأشياء، فليس فيه إذن عقل.

وقال: الله أبدع الأشياء بأنّه فقط ، وبأنه يعلمها ويحفظها ويدبرها ، لابصفة من الصفات . وإذا وصفناه بالحسنات والفضائل ، وأنه إنما جعلها في الصور وهو مبدعها .

وقال: إن الفاعل الأول - جل وعز - أبدع الأشياء كلها بغاية الحكمة [ ١٣٣] لا يقدر أحد أن ينال علل كونها ، ولم كانت على الحال التي الآن عليها ، ولا أن يعرفها كُنه معرفتها ، ولم صارت الأرض في الوسط ، ولم كانت مستديرة ولم تكن مستطيلة ولا منحرفة . فإنك لن تقدر أن تقول في ذلك شيئا إلا أن تقول : كذلك كان ينبغي أن تكون الأرض مستديرة موضوعة في الوسط ، وأن الباري - جلَّ وعزَّ - صيّرها وسطاً . وكذلك كان ينبغي أن تكون مستديرة ، موضوعة في الوسط ، وهو موضعها الذي لا يمكن أن تكون ينبغي أن تكون مستديرة ، موضوعة في الوسط ، وهو موضعها الذي لا يمكن أن تكون سائر الأشياء الجزئية ، و لم كانت على الحال التي الآن عليها ولم تكن على خلافها - لم تكن على ما هي عليه الآن فلن ينالها ولا يعرفها أحدُ لأنها إنما كانت بغاية الحسمة الواسعة لكل على ما هي عليه الآن فلن ينالها ولا يعرفها أحدُ لأنها إنما كانت بغاية الحكمة الواسعة لكل حكمة . وذلك أن كل فاعل يفعل بروّية وفكر فإنه يفعل فعله لا بآنيته (١) ، لكن بفضل فيه . فلذلك لا يكون فعله غاية في التقانة (٢) والإحكام . وكل فاعل يفعل بلا روّية ولا فكر

<sup>(</sup>١) بالمدة فوق الألف في المخطوط . (٢) س: الثقافة — والتقانة : الاتقان .

فإنما يفعل بأنه فقط لا بفضلِ فيه ، فلذلك يكون فعلُه فعلا محكما غاية في الإتقان والحسن .

فإن كان هذا هكذا ، قلنا : إن الفاعل الأول – جل وعز – لا يحتاج في إبداع الأشياء إلى رو ية ولا فكر ، وذلك أنه ينال العلل بلا قياس . فلذلك لا يرو ي في إبداع الأشياء ، ولا يفكر في نيل عَللها ومعرفتها ، بل يبدع الأشياء و يعلم عَللها قبل أن يرو ي فيها ويفكر . وذلك أن الروية والفكرة والعلل والعلم والبرهان والقنوع وسائر ما يشبه هذه الأشياء إنما كانت أجزاء [ ١٣٤] وهو الذي أبدعها . وكيف يستعين بها وهي لم تكن بعد ! وهذا محال عمل عمل . والله أعلم بالصواب (١) .

<sup>(</sup>١) يتلو ذلك الفصل الخاس بثاوفرسطس.

# من كتاب « في علم ما بعد الطبيعة » لعبد اللطيف بن يوسف البغدادي

عن المخطوط رقم ١٧٧ حكمة تيمور بدار الكتب المصرية

[ ۱٤٧ ] الفصل الحادى والعشرون في أثولوجيا — وهو علم الربوبية

قال الحكيم:

إن فى كل كثرة الواحد موجود . وأخذ يبيّن ذلك بأقاويل مقنعة أوحجج وثيقة . وذلك :

إن لم يكن الواحد في شيء من الكثرات بحيث لا يوصف شيء منها ولا من أجزائها التي منها ائتلفت — بالواحدية ، كانت كلها كثرات فلم تنفصل كثرة عن كثرة ، ولم تقل عشرة واحدة ولا مائة واحدة ، ولا هذه المدينة غير هذه المدينة ، ولا زيد غير عرو ، وكانت الأجزاء التي ائتلفت منها الكثرة كثرات أيضاً ، ويمر ذلك إلى غير نهاية ويكون كل واحد من أجزاء العشرة وأجزاء زيد محصورة ، وأجزاء أجزائها كثرات ، ويتادى ذلك بغير نهاية ، ويلزم أن يكون الجزء أكثر من الكل لأن (١) كلية العشرة وكلية زيد محصورة ، والكثرات التي منها ائتلفت غير متناهية . وهذا ظاهر البُطلان يمتنع أن يدخل في الوهم فضلا عن الوجود . والكثرة إما مركبة من آحاد ، وإما من كثرات ، وإما من لا شيء . فإن كانت مركبة من كثرات ، كان فإن كانت مركبة من كثرات ، كان الجزء أكثر من الكل الذي تركب منه لأنّا لا نجد شيئاً أكثر من لا نهاية . فبتي أن يكون الواحد موجوداً في كل كثرة ، وأن يكون الواحد قبل الكثرة و به قوام الكثرة .

<sup>(</sup>١) ص: لأنن .

والواحد إما أن يكون واحداً محضاً بقول مرسل ليس فيه شيء غير آنيته وهويته ، وإما أن يكون استفاد الواحدية باتصال ، أو اجتماع ، أو غير ذلك ؛ وهذا ليس بواحد حق ، بل كثير ، والواحد فيه فليس بواحد في ذاته ، لكن من أجل نيله الواحدية من غيره واستفادة إياه فتكون الأشياء كلها كل واحد منها واحد ، ولا واحد منها بوجهين مختافين ، والمعلّة الأولى هي الواحد فقط لا يشو به شيء آخر ألبتة ، وأن كل كثرة معلولة منه ، وهو قبل كل كثرة ، ولا يخالط شيئاً من الكثرات بل هو علّتها . وكل واحد فإيما كان واحداً من أجل أنه استفاد منه وحدته باتصال أو باجتماع أو غير ذلك . وهذه كلها [ ١٤٨ ] آثار وفعل من أجل أنه استفاد منه وحدته باتصال أو باجتماع أثراً وفعلا مستفاداً ، لم يكن واحداً بقول مرسل . فأما الواحد الذي هو هو بذاته واحد فهو الواحد الحق المبين ، وهو الذي يفيد كل واحد واحديته . فإن الكون لا يقع على « أيسية » الشيء إنما يقع على « ليس الشيء » ، فإذا صار « أيساً » فقد صار واحداً مستفاداً من شيء هو « أيس » ، والشيء لا يخرج نفسه من طرس « أيساً » فقد صار واحداً مستفاداً من شيء هو « أيس » ، والشيء لا يخرج نفسه من الأوقات ولم يستفد كونه أيساً » فلا بد من أن يتقدمها « أيس » ، والشيء لا يخرج نفسه من الأوقات ولم يستفد كونه أيساً من غيره .

ونقول: إن كل كثرة فهى بعد الواحد. فإن وجدت كثرة قبل الواحد، كان الواحد من كثرات ولم تكن الكثرة من وحدات. وهذا ممتنع. فإذن لا تكون كثرة ما قبل الواحد، إلا أن يكون واحداً بالقرض مثل مدينة واحدة و إنسان واحد. فلا محالة إذن أن الواحد موجود في طبيعة الكثرة. و إذا كان الواحد الذي هو واحد بذاته قبل الكثرة كانت الكثرة بعد الواحد لا محالة. فالواحد قبل الكثرة وفيها: أما قبلها فالواحد الحق الذي منه انبثاث الوحدات والكثرة ، وأما فيها: فالأجزاء التي منها تركب الكثرة تنبث من الواحد، والواحد هو العلة الأولى ، والكثرة هي المعلول منه.

فالواحد هوواحدٌ من جهة الذات لأكثرة فيه ألبتة. وأما من جهة العلّة فهو لاواحد لأنه يتكثر من جهة معلولاته ، وكذلك الكثرة هي كثرة في ذاتها . وأمّا من جهة علّتها الواحدة

<sup>(</sup>١) س: وحديته .

فهي واحدة . فعلى هذا التفسير يشارك الواحدُ الكثرةَ ، والكثيرُ الواحدَ .

ونقول: إن كل كثرة فهى مؤلّفة: إمّا من وحدات، وإمّا من كثرات. وكيفها كان، فلا بُدَّ لها من مؤلّف خارج عنها: فإن كان المؤلّف كثرة، احتاج إلى مؤلّف. ولا يمكن أن يكون المؤلّف لاشىء، لأن لاشىء لا يؤلّف الشىء؛ ولا أن بكون كثيراً. فبقى أن يكون المؤلّف الجامع للأشياء الكثيرة واحداً لا يخالط الكثرة، وهو قبل الكثرة وعلّها.

و إذ قد تبين أن الواحد قبل الكثرة كلها ، وأنها بأسرها بعده ، وأن الكثرة على المراتب يعضها أشدُّ كثرةً من بعض ، فما كان منها أقل كثرةً فهو أقرب إلى طبيعة الواحد ، وما كان منها أكثر كثرةً فهو أبعد من طبيعة الواحد . والقريب إلى طبيعة الواحد علّة لكثرة كثيرة أكثر مما هو عليه من الكثرة ، والبعيد عن طبيعة الواحد معلول لكثرات قبله ؟ ولضعف قو "ته و بعده عن الواحد يكون انفعاله أكثر وأضعف قوةً وأقل فعلاً وأكثرانفعالاً .

والجواهر السمائية أقل منها كثرة وأقوى قوةً وأكثر فعلاً وأقل انفعالاً ، ثم الجواهر النفسانية تقلُّ كثرةً ثم [ ١٤٩ ] الجواهر العقلية قليلة الكثرة جداً حتى تكاد تتوحد . ثم العلّة الأولى ، الذى هو واحد فقط ، لا تخالطه كثرة وجه من الوجوه . فلذلك هو واحد حق وفرد محض . والضعف كله والتناهى إنما يأتى من قبل الكثرة : فما هو خالص الوحدانية فإنه غير متناهى القوة . وأما ما لانهاية لقوته فله الديمومية والسرمد ، وله حياة لا تنقضى ، ونور لا يخمد ، وضياء لا يخبو ، وذات لا تفنى ، وهيئة لا تبلى ، وفعل لا ينقضى . وقوته لا نهاية لها : لا لحال عظمته فإن الهوية الحق لا عظم لها لأنها مبسوطة لا تنقسم ، ولا لحال كثرته لأنه واحد فقط لا يتجزأ ولا غاية له ، فإن القوة التى تتجز أضعيفة لا تناية متناهية ؛ والقوى القابلة للتجزئة متناهية ، والأشياء البعيدة من الواحد متناهية لأجل قبولها القسمة والتحزىء .

وكل قوة فإما أن تكون تامّة أو ناقصة . فالقوة التامَّة تفعل الأشياء بذاتها ، والقوة الناقصة لا تقدر أن تفعل شيئًا إلا بمعونة . فالعلَّة الأولى هي الفاعلة لجميع الأشياء ، ولا تحتاج إلى فاعل آخر بالفعل . والقوة الناقصة هي التي لا تقوى على الفعل إلاّ بفاعل آخر يظهر

فعلها. وهذه القوة هي الطبيعة: فإنها لا تفعل إلاَّ بحركة ، والحركة فيها من العلة الأولى . وكل علّة فإما متناهية ، و إما غير متناهية . فالقوة المتناهية تستمد من القوة التي لا تتناهي ، والقوة المتناهية هي التي تحت الزمان ، وأما القوة التي لم تكن قطُّ في زمان فإنها لا تتناهي ؛ غير أن لا نهاية لها زمانية . وأما القوة الأولى فهي لا نهاية حقاً ومنها ينبثُ لأن نهايها في الأشياء التي تتناهي ؛ وهي علَّة كل لا نهاية وكل علَّة لا تتحرك ، فإن الشيء الصادر عنها يصدر بغير استحالة ولا تغيّر ؛ فأما ما كان من علَّة متحركة فكونه باستحالة وتغيَّر .

فا كان من العلة الأولى لم يكن عن استحالة ، إنماكان من لا شيء . وماكان من العلة الثانية ، أعنى الطبيعية ، فَكُو نه عن استحالة شي آخر قبله شبه الهيولى الثانية ، وهي الجواهر التي تحت الكون والفساد . فأمّا الهيولى الأولى فساكنة غير متحركة ولا منتقلة لأنها عن العلة الأولى . فالمعلول أبداً مناسب لعلته . فكل علة قريبة من العلة الأولى فهي أقل تكثراً وأكثر معلولات وأقوى وأعم لقربها من العلة القصوى . وماكان من العلل معلولات قليلة يسيرة فهي أبعد من العلة القصوى وأقل توحداً وأضعف حمن العلل معلولات المنابلة (١) لجميع الأشياء .

والفاعل الأول والعلة القُصُوى إنما هو هو ية فقط ، لا يخالطه شيء من الصفات ألبتة ؟ ولا يُطْلق «كل» ولا «كلية» ولا «صورة» < عليه > : فإن الصورة هي التي تنفصل في أشخاص كثيرة ، والشخص هو كل ما ، وليس كلياً ولا صورة ؛ والجميع يقال له هو ية . [ ١٥٠ ] فألهو ية أكثر عموماً من الكل ، والكل أكثر عموماً من الصورة : فالكل يتوسط بين الصورة و بين الهو ية . والعدمُ داخل في الهو ية ، لأجل قوة الهيولي فإنها تقوى على إحداث عدم صورة الشيء .

فاتضح من هـذاكله أن العله الأولى هي هوية فقط ، لا تنعت لا بـ « الكل » ولا بـ « الصورة » . ولماكان ذاته مكشوفةً لذاته ، كان (٢) عالما لذاته بذاته ، وكان العلم والحداً معاً لأنه هو فقط واحد العدد وليس فوقه معلوم آخر يريد أن يعلمه ؛ وأما

<sup>(</sup>١) ص: القابل . (٢) ص: وكان .

سائر الأشياء ذوات العلم فكلُّ واحدٍ منها يعلم ذاته ويعلم ما فوقه . و إذا علم ما فوقه علم العلة ، والعلل كلها عقلية لا حسية ، فيكون علمه بما فوقه علماً عقلياً . و إذا علم ما فوقه فقد علم خلم ذاته . فأما العالم الأول فليس فوقه شيء ، فلذلك صار هو العلم والمعلوم معاً . وجميع الأشياء العلامة فكلُّ واحدٍ منها يعلم ما فوقه و يعلم ذاته ، فلا يكون العالم والمعلوم فيها واحداً معاً .

ونقول: إن كل ما كان مجهولاً عند ذوى العلم كان عند ما فوقه منهم معلوماً. فما يغيب عن بعض يعرفه بعض ، حتى يُنتَهى إلى العالم الأول فيسقط عنه الغيب وتكون المعلومات بأَسْرها لديه شهادة . — وليس علمه بالأشياء بصفة من الصفات كسائر الأشياء ذوات العلم ، بل يعلم الأشياء بأنّه فقط ، وهو العلم الأول الكامل ، وهو علة كل علم الذوى العلم .

ونقول: إن كل شَرْح ونظام فإنما يبتدئ من الواحد وينتهى إلى كثرة ملائمة لذلك الواحد. وكل كثرة فإنها تنتهى إلى الواحد. فالواحد إذن مبدأ ومَدْرَجُ للكثرة الملائمة. وترتق كل كثرة إلى علة واحدة تعمُّ الأشياء المتجانسة. فأما بعض أجزاء الكثرة فخاصُ بها لا يعمُّ الكثرة.

وكل شرح ونظام في الكثرة فإنما يأتيها من حاشية واحدة ، أعنى من حاشية الوحدة . فالواحد قبل الكثرات ترتقى إلى فالواحد قبل الكثرة ، و يعطى كل واحد مما تحتها حده . ولا تزال الكثرات ترتقى إلى الواحد مرة بعد أخرى حتى تنتهى إلى الواحد الذى هو علة الجميع ومنه تنبغث وهو الذى ينظمها و يشرحها . فالواحد والكثرة توجد في طبيعة الجرم ، وتنتهى إلى الجرم الأول .

والواحد والكثرة في جوهر النفس ، لأن مبدأ الأنفس من النفس الأولى الواحدة . والواحد والكثرة توجد في الجواهر العقلية ، لأن جوهر العقل واحد . والجواهر الكثيرة انبعثت منه .

فالواحد قبل الأشياء كلها: الجسمانية والنفسانية والعقلية . وكل الوحديات<sup>(١)</sup> ترجم

<sup>(</sup>١) كذا : ولعل صوابه : الوحدات .

إلى الواحد الأول الحق المبين . فالوحدات بعد الواحد الحق ؛ والعقلية بعد العقل الأول ؛ والنفوس بعد النفس الأولى ؛ والطبيعة الكثيرة بعد طبيعة الكل .

و يظهر من هذا كله أن هاهنا أشياء ليست هيولانية ، لكنها صورة فقط ؛ وأن هاهنا [ ١٥١ ] أشياء أُخَر لا هيولى له ولا صورة ، و إنما هو هو ية فقط ، وهو الواحد الحق الذي ليس فوقه شيء آخر ، وهو علة كل علة . فتكون الأشياء ثلاثة أصناف :

أحدها: هيولي مع صورة ، فتكون آنيته صورة هيولانية ؛

والثانی : صورة فقط ، فتكون آنیته — یعنی تكون صورته آنیته ، لأن<sup>(۱)</sup> هیولاه صورة بغیر هیولی ؛

والثالث: أن يكون الشيء أنَّه فقط، فتكون آنيته غير هيولانية وغير صورة، وهو العلَّة الأولى التي ليس فوقها شيء.

فقد ظهر لنا من هذه البحوث صور روحانية لا هيولى لها . ونحن نأخذ في بيان ذلك بوجوه أخرى فنقول :

إن وجدنا فعلا من الأفعال مفارقاً للأجرام فلا محالة أن الجوهر الذي فعل ذلك الفعل أحرى أن يكون مفارقاً للأجرام: فالفعل < و > الذي كان منه الفعل لا يحتاجان إلى الجرم ألبتة لأن الجوهر الجزئي لا يفعل فعله إلا بمماسة . فإذا وجدنا جوهراً فعل فعلا بغير مماسة فهو بعيد من الجرم . وكل ما كان محرً كا لذاته فهو راجع إلى ذاته و يكون المحرك < و > المتحرك و المتحرك أو الحرك لذاته إما أن يكون بعضه محرّكاً و بعضه متحركاً ؛ و إما أن يكون بعضه محركاً و بعضه متحركاً لذاته لأنه ليس من أشياء متحركاً . وأما إن كان بعضه محرّكا و بعضه محركاً أو بالعكس ، لم يكن من أشياء متحركة بذاتها ؛ وكذا إن كان كله متحركا و بعضه محركا أو بالعكس ، لم يكن في شيء عرّكا ومتحركا ، كان لا محالة له فعل حركته لذاته و إلى ذاته ، إذ كان محركا لذاته . وحيث يكون فعله يكون رجوعه إلى هناك . حركته لذاته و إلى ذاته ، إذ كان محركا لذاته . وحيث يكون فعله يكون رجوعه إلى هناك .

<sup>(</sup>١) ص: لا .

كذلك هي صور فقط ليس فيها شيء من الهيولى ألبتة . وكل ماهو جزئى فلا يمكن أن يرجم إلى ذاته ، فإن الرجوع إلى الذات هو أن يكون الراجع والمرجوع إليه واحداً غير مختلف . وهذا لا يمكن في الأجرام المختلفة المواضع والأوضاع ، فإن كل جزء له وضع من الوضع الآخر ووضع خاص فلا يمكن لذلك أن يرجع إلى ذاته ، فهو روحاني لا حري ، ولا يقبل القسمة ولا التجزىء . وكذلك كل ما لا يمكن أن يفارق الجرم لم يمكن أن يكون فعله مفارقاً للجرم ، و إلا كان الفعل أكثر من الجوهر . فإذن الفعل أحوج إلى لزوم الجرم من فاعله . وكل جرم فمن شأنه الانفعال والتجزئة ، وكل صورة فمن شأنها الفعل . ور بما لا تفعل لا تصالها بالجرم ، كما أن الجرم ر بما فعل لا تصاله بالصورة . و بقول مطلق : لا يكون شيء من الأشياء فاعلا إلا ما ليس بجرم . وأما الجرم فلا يفعل شيئاً ، إنما يقبل الانفعال والتجزئة فقط . و إذا فعل الجرم فليس يفعل بما هو جرم ، بل بقوة فيه . والقوة [ ١٥٢ ] تقبل الانقسام والتجزئة لاتصاله بالجرم . وهي في ذاتها إنما شأنها الفعل والتأثير فقط .

وكل مكون فإما يكون من قوتين إحداها (١) تامة والأخرى ناقصة إما هي متهيئة المفعل فقط، والتامة هي الفاعلة. والفاعل إنما يفعل الشيء الذي فيه قوة الانفعال، لا أي شيء انفق. وللعالم (٢) هوية وشرح ونظام لا يفوقه في ذلك شيء ؛ و بعضه مرتبط ببعض متصل به انصال نظم وثيق (٦) مابين مفيد، ومستفيد، ومدبر والمفيد إما أن يفيد و يحدث جوهر الشيء ، وإما أن يفيد تحسينه وتكيله . والعالم مدبر الوجهين جميعاً ، فالأجرام السماوية الشريفة ذات النظام والثبات والدوام فإن مبدعها ومن بنها ومكملها هو حافظ بنيتها وكالها ودوامها ، وهو المبدع الأول . وأما العالم الأسفل الواقع تحت الكون والفساد فإنه يحتاج في تدبيره وشرحه إلى الأجرام السماوية و يستديم ثباته بالصورة لا بالعدد .

والمبدأ الأول هو علة هويات العالم بأسرها ، وعلة زينة العالم السماوى . فأما عالم الكون فعلة دوامه وزينته ذلك الجرم الشريف . فكل جزء من أجزاء العالم كانت هويته وصورته منها ، ولم تكن صورته من أستحالة صورة أخرى ، فذلك الجزء جزي من الفاعل

<sup>(</sup>١) ص: إحداها . (٢) ص: وللعلم .

<sup>(</sup>٣) س: وانيق (!)

الأول بغير متوسّط؛ وهو مدبره وحافظه . وكل جزء من العالم لم تكن صورته مع هو يته ، و إنماكانت باستحالة صورة أخرى ، فذلك الجزء كُوَّنه الفاعلُ الأول بتوسُّط الطبيعة ، والطبيعة هي القيمة على تزيينه ، وتحفظ نظامه . ونعني بالطبيعة قوى الأجرام السماوية المنبعثة منها في عالم الكون . فالأجرام السماوية تفيض قواها أولاً أولاً على الأجرام المبسوطة ، ثم على المركبات . وماكان من البسائط قريباً منها مجاوراً كان الفيض عليه أكثر وأقوى . و بحركات الأجرام السماوية صارت حركاتُ هذه الأجرام إلى مواضعها الملائمة لها حركات مستقيمة . وبهـذه الحركات يصيركل واحد منها إلى تمامه وكما له . فني كل واحدٍ منها قوتان : إحداها<sup>(١)</sup> من الجرم الأول ، والأخرى من ذاتها . وأما المركبات<sup>(٢)</sup> ففيها ثلاث قوى : قوة من الجرم السماوى ، وقوة من الأجرام المبسوطة ، وقوة من ذواتها . ولذلك صارت المركبات أفضل وأكرم من البسائط ، وإن كانت منها . فإن البسائط أربع ازدوجَتْ ، أفاض عليها الجرم الشريف من قوته فحدث فيها ما لم يكن في بسائطها . وتختلف المركبات بحسب هـذه القوة التي تصل إليها بالأكثر والأقل ، وذلك بحسب قبولها واستعدادها . وذلك كله بقصد وشرح : فيكون النَّاى أولاً ، ثم الحيوان ، ثم ذو العقل والنطق . وكل متقدم [ ١٥٣ ] منزلتُه منزلة الهيولى للمتأخر . والبسائط الأولى كالهيولى للجرم الشريف: تقبل منه الصُّورَ المختلفة بحسب حركاته المختلفة وبحسب القرب والبعد : فالقريب جداً يعطيه صورة الحرارة واليبس ، والبعيد جداً يعطيه صورة البرودة واليبس، وما بينهما يعطيه صورة الحرارة والرطوبة، أو صورة البرودة والرطوبة. فحصل فيها التضادُّ بحسب القرب والبعد ، واختلفت في الفعل والانفعال . والقريب من الجرم الشريف يكون الفعل فيــه أكثر من الانفعال ، والبعيد يكون الانفعال وقبول الآثار فيه أكثر من الفعل .

وأما الأجرام المركبة من أجرام العناصر واستحالتها ، فإنما صارت كذلك من أجل ما فيها من كثرة القوة المختلفة ، واختلت صُورُها من أجل القوة السماوية التي صارت فيها

<sup>(</sup>١) ص: إحدها.

عند امتزاجها واستحالتها . والصورة هي علة وجود الهيولي بالفعل ؛ وأما الأعراض المحمولة فليست تجعل الهيولي بالفعل ، وليست جزءاً من الجوهر ، كما أن الصورة جزء . فلدلك ليست الصورة محمولة ، بل هي مقوِّمة . فإن الجوهر ليس هو من هيولي فقط ، بل من هيولي وصورة ، فهما جزآه . والأعراض لاحقة ومحمولة ، و إن كان الحجلُّ لا يخلو منها : فإن الشيء لايكون محمولا إلا أن يكون الحامل موجوداً بالفعل . وأما الصورة فإنها هي التي تجعل الهيولى موجودةً بالفعل ، ولولا هي لم يكن للهيولى وجودٌ بالفعل . فنفس الإنسان وسائر الصور جزء من الجوهر لا محمول في الجوهر . و إذا عدمت الصورة باد الجوهرُ ، و إذا ً عَدِمَتْ الأعراض لم يَبَدْ الجوهر . والهيولى بدون الصورة لا تقبل شيئًا من المحمولات، فإذا اجتمعت مع الصورة قبلت حينئذ وحملت . والهيولي لا تعرَّى من الصُّورَ كُلها ، بل تتعاقب عليها الصور تعاقباً دأمًا ، فلا تخلو من واحد منها بالفعل ، فلذلك تكون الهيولى موجودة بالفعل دائمًا . ولما كان الهيولى قابلاً لجيع الصُّور ، كانت الصورة التي ليست فيه بَعْدُ هو فيه بالعدم. فإذا استحال إليها قيل إنه استحال من عدمها ، إذ فيه قوةٌ على قبولها . والقوة على قبولالصورة هي (١)عدم تلكالصورة ؛ فلذلك كلمكون إنما يتكوَّن من عدمه . و بدء كل مكوَّن هو العدم ، ولكن بالعرض : فإن الحار يكون من لا - حارّ ، لا من لا -أبيض (٢٢) ، والأبيض من لا— أبيض لا من لا — حار . فالشيء مستحيلٌ من عدم الحرارة إلى الحرارة فإذاً الهيولى تستحيل من عدم الشيء إلى وجوده ، ومن القوة إلى الفعل ؛ فإذاً كان في الهيولي صورةٌ ما ،كان فيها عدم ضدِّها : مثلاً إذا كان فيها ضوه الحرارة ففيها عدم البرودة ، والبرودة ضد الحرارة ؛ فإذا استحالت الهيولى من الحرارة إلى البرودة فقد استحالت من الضد إلى ضده ، [ ١٥٤ ] واستحالت من عدم الضد إلى وجوده ، أى استحالت من القوة إلى الفعل.

فتبيّن من ذلك كله أن كل مكوّن فإنه يستحيل من عدمه ومن ضدّه معاً ، و إن كان العدمُ غير الضد . وعلى هذا يظهر أنه لا يمكن أن يكون شيء من لا شيء بالقوة ، ولا من شيء بالفعل ، ولا يكون الشيء من شيء بالقوة لا من شيء بالفعل ، ولا يكون الشيء من شيء بالقوة لا من شيء بالفعل ،

 <sup>(</sup>١) س: هو.
 (٢) ص: من الحار لا من الأبيض.

من الحبّة التي هي سنبلة بالقوة ، وليست الحبة سنبلة بالفعل . فإن الطبيعة تفعل الشيء من عدّمه ، وَعَدَمُ ذلك الشيء موجودٌ غير مفقود . فإذا وُجِد الشيء بالفعل ارتفع ذلك العدمُ من هيولاه : فإن الهيولي جميع الصُّور بالقوة وفيها عدمها ، سوى الصُّور الموجودة الآن التي بالفعل . فالهيولي قابِلٌ وحاملٌ لجميع الصُّور .

والفاعل الأول فيه جميع السُّور ، أي أنه قوى على جميعها ، وهو في قدرة الفاعل الأوّل ، قادر عليه قبل أن يفعله . فالكائن يوصف بالإمكان من جهة تهيئو الهيولي القبول ومن جهة قدرة الفاعل عليه . فالقادر يقدر أن يفعل الشيء ، والهيولي تقدر أن تقبله : فإن وجود السرير يمكن في الخشب لأنه قابل ، وفي النجّار لأنه فاعل . وكما أن النجّار له قدرة على إيجاد شكل السرير في الخشب ، وليس له قدرة على إيجاد الخشب، كذلك الطبيعة : على إيجاد الصّور ، وليس لها قدرة على إيجاد المهاولي . إنما الفاعل الأوّل قابل الهيولي والصورة جميعاً .

### الفصل الثانى والعشرون

### في أثولوجيا<sup>(١)</sup> أيضاً

إن (٢) المقل هو الأشياء كلها ، إلا أنه بنوع كلى . فإذا عقل ذاته فقد عقل الأشياء كلها . وإذا ألتي بصره على ذاته يكون قد أحاط بجميع الأشياء التي دونه . وهذا معنى قول الحكيم : إن الله خلق العقل و بذر (٣) فيمه جميع الأشياء ، فلذلك هو ساكن ثابت لا يتحرك ، لأن جميع ما يتكمل به هو فيه وعنده . والحركة إنما تكون لشيء خارج ، وبالحركة يحصل . وهذا صفة النفس : فالنفس (١) تتحرك على شيء ساكن غير متحرك ، وهو العقل ؛ و إنما له حركة أشبه شيء بالكون عند ما يروم علم علته الأولى ، وحينئذ يتحرك حركة مستوية ، وهي حركة بنوع سكون ، لأنها ثابتة محال واحد ؛ ولذلك هو أخضَعُ الحلائق وأشدُها إعظامًا له و إجلالًا .

وحركة العقل ليست استحالة وانفعالا ولا ُنقْلة وَرُوْلاً ، فإن (٥) تلك الحركات من غير إلى غير ، وحركة العقل منه و إليه ، فلذلك كانت حركته (٢) بنوع سكون ، وسكونه بنوع حركة . وأما النفس فلها حركة ، وخاصة إذا اتصلت بالحواس وأخذت منها معارفها . و بقاء الأشياء بالنفس ، و بقاء النفس بالعقل ، و بقاء العقل بالعلة الأولى . والعقل أول (٧) مُبدّعات العلة الأولى [ ١٥٥ ] و بوساطة العقل اخترعت النفس ، و بوساطة النفس خُلِقَتْ الطبيعة . و بهذه الوسائط وُجِدَتْ أجرام الحكل ، وعن هذه الأجرام يكون الحكون والفساد .

ونقول (٨): إن أفعال الأجرام بقوىً ليست بأجرام ٍ. وهذه القوىهي التي تفعل الأفعال

<sup>· (</sup> ١ ) يناظر ص ٣٢ س ١٩ وما يليها .

<sup>﴿</sup> ٢ ) يناظر ص ٣٣ س ١٦ وما يليها .

<sup>﴿</sup> ٣ ﴾ هذه العبارة أقرب إلى ماورد فى الرواية الثانية ، راجع فى التصدير العام الشذرة الأولى ص(١٢) .

<sup>(</sup>٦) س<sup>:</sup> حركة . (٧) ص الأول .

<sup>،(</sup> ٨ ) هذا تلخيص لما ورد فى أوائل الميمر الثالث ، راجع ص ٥ ؛ وما يليها .

<sup>(</sup> ١٤ - أفلوطان )

العجيبة . والدليل على أن النُوك ليست بأجرام أن الكيفية غير الكية ، ولهذا ينقص الجسم في كميته إذا قُسِم ولا ينقص في كيفيته : فإن الحلاوة التي في رطل العسل هي الحلاوة التي في نصفه أو في ربعه . ولو كانت القوة جرماً لكانت القوى الشديدة ذوات أعظام حنار > ، والقوى الضعيفة ذوات أعظام صغار . ونحن نجد الأمر بخلاف ذلك : فقد تكون الجثة لطيفة وقوتها شديدة . و إنما يهلك الحيوان إذا نزف دمه لأن الدم علة هيولانية وأما النفس فعلة فاعلة من فإذا فنيت (١) الهيولي لم تجد النفس مادة تقيم بها حياة الحيوان ، فينئذ تهلك . وليس ذلك لأن الدم هو النفس كما توهم قوم من .

وليست النفس ممازَجة بالبدن كامتزاج الماء والشراب . ولو كان الأمركذلك ، لحكانت النفس في البدن وعناصره ، فإنها بالقوة (٢) لا بالفعل : كالحال في أخلاط البدن وعناصره ، فإنها بالقوة (٢) ، فإن الجرم إذا امتزج في الجرم لم يَبْقَ واحدُ منهما على حاله .

ونقول: إن (٣) الله سبحانه أوجد آنيات الأشياء وصُورَها. غير أنه يُوجد بعض الصور بغير توسُّط، و بعضها بتوسُّط، لأنه هو وحده حق بالفعل المحص . فإذا فعل فإيما ينظر إلى ذاته فيفعل فعله دفعة واحدة . — وأما العقل ، فإنه و إن كان بالفعل هو ما هو فإنه ينال قوته يما فوقه ، و يحرص أن يتشبّه بالفاعل الأول المحض الذي هو فعل محض . فإذا أراد أن يفعل فعلاً نظر إلى ما فوقه فيفعل فعله في غاية النقاء (١) والفضيلة . — وكذا النفس: إذا إرادت أن تفعل فعلا ما نظرت إلى العقل . — والطبيعة تنظر إلى النفس . وهي قبل الأشياء الواقعة تحت الكون والفساد ، و بعد النفس ، والنفس بعد العقل ، والعقل بعد الواحد الحق .

وقد (٥) أخطأ من ظن أن النفس هي ائتلاف الأخلاط وامتزاجها على نِسَب مخصوصة كائتلاف أوتار العود ، و بئس ما ظنّوا ! فإن النفس هي التي تفعل الائتلاف في أنواع النسب ، وهي القيّمة على البدن ، وتمنعه عن كثير من الأفعال الدنية البدنيّة . وأما الائتلاف فلا يفعل سوى الصحّة ، ولا يأمر ولاينهي ؛ والائتلاف لايفعل سوى الصحّة ، ولا يفعل

<sup>(</sup>١) ص: فنت .

<sup>(</sup>٤) س: البقا . (٠) يناظر ص ٢ ه س ١٢ ومايليه .

الحسَّ والخيال والوهم والعقلَ . والائتلاف عَرَضَ ، والنفس جوهر ، والائتلاف انفعال يحتاج إلى مؤلِّف ، والعناصر لا تؤلِّف نفسها ، فالنفس بالبدن بمنزلة الموسيقار يؤلِّف الأوتار . وكذلك النفس هي التي تفعل تأليف البدن ، فمن يَقُلُ إن التأليف هو النفس [ ١٥٦] بمنزلة من يقول إن تأليف الأوتار هو الموسيقار ، ومن يَقُلُ (١) إن العناصر هي التي ألقت نفسها بمنزلة من يقول إن الأوتار هي التي ألقت نفسها .

وأما النفس فكمالُ لجسم طبيعيّ ذي حياةٍ بالقوة ، أي هي مَكْمَـّلة له ومتمّمة له .

ونقول (۲): مَنْ قَدَر على خَلْع بدنه وتسكين وسواسه ومنع تأثيرات الأمور – قَدَر أن يرتقى بعقله إلى العالم الأعلى ورأى بهاءه وسناه ، وشاهد جماله وبهاه ؛ ويعرف الذى فوق العقل الذى هو نور الإنسان وحُسْنُ كل حَسَن ووجودُ كل وجودٍ ؛ الحق المحض ، والجودُ البَحْتُ الذى هو هو ، وكل ما سواه فمن هو يته تَهَوَّىٰ : فهو يته هو ية جميع الهويات ، ولذلك يتحرك كل شيء شوقاً إليه ، شوقاً طبيعياً ، وعشقاً ذاتياً . فكل شيء يتحرك دائماً نحوه بطبيعته الخاصية به وصورته المقدّرة له . وتلك الحركة قوامه ، كا أن تحركه لقبول الانطباع – وجوده . فمن قوام كل شيء نبع وجوده : فما كان وجوده بالحركة فقوامه بالحركة . فالحركة إذن استكالُ صورته ، وتمامُ ذاته .

واعلم (٢) أن الصور التي يحدثها الصانع في الحجر أو الخشب هي في الصناعة أحسن منها وأفضل وأبقي وأصني منها في المصنوع. وصورة الصناعة لم تنتقل إلى المصنوع، بل هي ثابتة. ويأتي منها إلى المصنوع — بتوسط الصانع — صورة هي أدنى وأقلُّ حُسْناً ؛ وليست حينئذ محضة على ما أرادت الصناعة ، لكنها في الحجر والخشب على نحو قبولها أثر الصنعة. فالصورة في الحجر حسنة نقية ، لكنها في الصانع أحسن وأتقن وأشدُّ تحققاً ، لأن الصورة إذا انطبعت في الهيولي قلَّ حُسْنُها. فإن الصورة إذا انتقلت من حامل إلى حامل ضعفت ، وألحسن إذا مثل في شيء قلَّ حسنُه ، و بالجلة:

<sup>(</sup>١) س: يقول — ويصح أيضاً .

<sup>(</sup>٢) يناظر أول الميمر الرابع ، ص ٣ • س ٤ وما يليه .

<sup>(</sup>٣) يناظر ص ٥٧ س ٧ وما يليه .

كل فاعل فهو أفضل من المفعول ، لأنه غالب وذلك مغلوب ؛ وكل مثال فهو أفضل مما هو مثال له يستفاد منه . فالصورة الصناعية مستفادة من الصورة السكلية التي في نفس الصانع ، والصورة الطبيعية هي من صورة عقلية قبلها . فالصورة الأولى العقلية أفضل من الصورة الطبيعية ، والصورة الطبيعية أفضل من الصورة التي في علم الصانع ؛ وهذه التي في نفس الصانع هي أُحْسَنُ وأكل من الصورة المعمولة . فالصناعة تتشبه بالطبيعة ، والطبيعة تتشبه بالعقل . والصناعة إذا أرادت أن تمثل لم تُنْق بصرها على الأمثال فقط ويتشبه عملها به ، المحتما لم ترق إلى الطبيعة فتأخذ منها المثال [ ١٥٧ ] فيكون عملها حينتذ أحسن وأتقن . وإذا كانت أعمال الطبيعة حسنة متقنة ، فبالحرى أن تكون الطبيعة أكثر حُسُناً . وإما خَنى حُسُنها لأنالم تَعْتَدُ (١) أن ننظر باطن الشيء ، وإنما نعجب من ظاهره . ولو انغمسنا إلى باطنه لرأينا أصل الحسن و ينبوعه ، ورفضنا الحسن الخارج وحقرناه في جنب الحسن الباطن .

والدليل (٢) على أن باطن الشيء أحسن من ظاهره: الحركة ، فإنها من باطن الشيء تبدأ ، وحيث الحركة فهناك الفعل الشريف ، وحيث فعل الطبيعة فهناك المحسن والجمال الحقى ، فإن الناس يعجبون من أفعال الحلم والعلم والسخاء والعقل . ولولا القوى تُصَيِّرهم على صُور هذه في النفس لكان تعجبهم وأنفهم أشد . وقد ترى الرجل حلماً وقوراً أو عالماً كريماً فيعجبك حسنه و إن كان وجهه قبيحاً لأنك تنظر إلى صورته الباطنة فتعجب منها . فإن ألقيت بصرك على ظاهره دون باطنه لم يعجبك حينهذ ولم تَرَهُ . والرجل الصالح إذا ألقى عن نفسه الأمور الدنية وزينها بالأعمال الرضية فاض النور الأول على نفسه من نوره فصارت حسنة بهية . فإذا رأت النفس حسنها و بهاءها علمت من أين ذلك الحسن ولم تحتج في معرفته إلى قياس ، وحينئذ يحصل لها التذاذ بذاتها وعشق واستمتاع .

والنفس<sup>(٣)</sup>مِعْبَرُ بين الحسّ والعقل<sup>(٤)</sup>: مرّةً تُلَطِّفُ الأشياء الحسّية حتى تصيِّرُها كأنها عقلية فينالها الحسُّ .

<sup>(</sup>۱) ص: نعتاد . (۲) يناظر ص ٦٠ س ١٥ وما يليه .

<sup>(</sup>٣) يناظر ص ٦٧ س ١٩ — ص ٦٨ س ١ . (٤) ص: والفعل .

وجوهر (۱) الأمور العقلية و « لِمَ هو » و « ما هو » شيء واحد . وقد نجد ذلك في العلم في العلم الحسيّ – كالكسوف مثلاً فإنّا نقول : ما الكسوف ؟ فنصفه بصفة ما . ثم نقول : لِمَ الكسوف ؟ فنصفه بتلك الصفة بعينها . و إذا كان هذا في العالم ، فبالحرى أن أن يكون لا زماً في الأمور العقلية . ولا أقول إن صورة العقل هي علة آنيتها ، لكني أقول إن صورة العقل إذا بسطتها وأردت أن تفحص عنها « ما هي » وجدْت في ذلك الفحص بعينه « لم هي » وجدْت في ذلك الفحص بعينه « لم هم عني أيضا . فإن صفات الشيء إذا كانت مجتمعة معاً غير مفترقة ، لم يلزم أن يقال : لم كانت هذه الصفة وتلك الصفة ، الصفات مفرّقة وفي أعضاء شتى ، أمكن أن يقال : لم كانت هذه الصفة وتلك الصفة ، مثل اليد والرّجل والمين والأذن . فأما العقل فكل صفاته كله ، وكذلك فعل الفاعل الأول التامّ . فإذا غمل فعلاً جعل « لم كان » داخلاً في « ما هو » . فإذا عرف « ما هو »

والفاعل التامُّ هو الذي يفعل بأنَّه فقط ، لا بصفةٍ من الصفات . والفاعل الناقص لا يفعل بأنّه ، بل بصفة من الصفات ولا يكون فعله تامَّا ؛ ولا يقدر أن يفعل فعلاً [ ١٥٨ ] وغايته معاً ؛ و إذا لم يفعله معاً كان أول فعله غير غايته . و إذا كان المفعول كذلك ثم عرفت « ما هو » لم يلزم أن تعرف « لم مو » .

وأما الفاعل الأول فتام وفوق التمام . وفعله تام أيضاً . فبدؤه هو غايته . فلدلك كان السؤال بد « لم هو » و « ما هو » في العقل مماً — كنت إذا علمت ما العقل فقد علمت « لم هو » ، وإذا علمت « لم هو » فقد علمت « ما هو » . غير أن « ما هو » أشد ملاءمة للأمور العقلية من « لم هو » ، لأن « ما هو » يدل على علة بدء الشيء ، و « لم هو » يدل على علة تمام الشيء . والعلة المبتدئة في الأمور العقلية هي العلة التمامية بعينها (٢٠ ؛ ولذلك صار الشيء العقلي إذا عُلِمَ « ما هو » فقد عُلِم « لم هو » .

ونقول (٢): إن الـكواكب هي كالأداة المتوسطة بين الصانع والصنعة. ولا يشبه العقل

<sup>(</sup>١) يناظر ص ٦٩ س ١٢ وما يليه .

<sup>(</sup>۲) والعلة ··· بعينها : مكررة فى المخطوط .

 <sup>(</sup>٣) من هنا يبدأ تلخيص الميمر السادس ، ص ٧٤ وما يليما ٠

الأول ولا الهيولى في الأشياء ، ولا يشبه أيضاً التي يفعل بعضها في بعض ؛ وإنما تشبه كمات العلم الكات المدنية التي تنظم أمر المدينة وتضع كل شيء في موضعه . والشّائنُ وإن اختلفت فإنها كلها تدءو إلى شيء وهو السنة . والـكلمات في العالم تسوق إلى الخير كالسنة في أهل المدينة ؛ وليست بعلل لشيء من الشرور ، ولا يصل منها إلى هذا العالم شيء من الأمور المذمومة ، كالسُّنَة فإنها لا تفعل شروراً ولا تأمر بشيء مذموم ، وإنما تأتى الشرور والمذامُّ من مخالفة السُّنة حيث لا يتمثل أهلُ المدينة أوامرها — كذلك شرور العالم من قبل القوابل الهيولانية حيث لا تقبل صُور الحيرات المنبعثة أو لا تقبلها على ما ينبغي ، فتحدث الشرور من هذين الصنفين كما يحدث في المدينة من مخالفة ما ينبغي .

السحر الصناعي كله كذب وخطأ لا يصيب . وأما السحر الحق الذي لا يخطى ولا يكذب — فهو (١) سحر العالم بالحبّة والغلبة . وقد وُجد في الأمور الطبيعية أشياء تجمع بين النفس والنفس كالأكار الذي يجمع بين الغروس المتباينة . ومما سحره ظاهر مريقر به الناس و يشاهدون أثره : الألحان ونغم الكلام ، وهيئات الأعضاء ، ولطافة الإشارات ، فإنها تجذب الناظر والمستمع . وهذا السحر للنفس البهيمية خاصة . فأما المعانى الغامضة العلمية الشريفة فإنها سيحر القوة الناطقة دون البهيمية . و إذا استعمل الإنسان نفسه وأحضر رويته لم يدّع السحر والرقي أن تؤثر فيه .

ونقول: إن مَنْ عَمِل العمل (٢٠) الدائر وهو يظنُّ أنه باق وانقاد له فهو مسحور. فإنه جَهِل الحق واتبع الباطل، لأن الطبيعة سحرته بظاهر حُسْنها فظنَّ أنه خير وحقُّ. و إنما سحرته الأشياء لأنها طلبها بشهوةً بهيمية. وأما المرء العاضل فنظره (٢٦) مقصور على ذاته، لا يلقيه على ما دونه.

النفس(\*) الإنسانية [ ١٥٩ ] لهـا معرفة الخير ذاتي الله (\*) جوهرى ، ولها معرفة الشر

<sup>(</sup>۱) ص: وهو . (۲) ص: العامل . (۳) ص: نظره .

<sup>(</sup>٤) من هنا يبدأ تلخيص الميمر السابع ، ص ٨٤ وما يليها .

<sup>(</sup>٥) أي: أم ذاتي ...

والتفرقة بينه و بين الخير لا تصالها بهذا الجسد ، فحصل لها شرف العالمين وحصول الكالين . وهي و إن كانت غريقة في بحر الهيولي ومغلوبة بسلطان الحس ومغلولة في سجن الطبيعة ، فإن نور العقل واصِل إليها دائم الفيض عليها ، ليس مقطعاً (١) عنها ، ولا مستوراً منها ولا محجو با ، لكنها هي التي ربما احتجبت عنه بقميص الهيولي . وأما اتصالها بالعالم العقلي فجوهري لها ذاتي فيها ، لا ينفك عنها أبداً .

لو أن البارى تعالى لم يبدع الأشياء وكان وحده فقط ، لخفيت الأشياه ولم يظهر حُسنها وبهاؤها . ولو أن تلك الآنية (٢) الواحدة وقفت فى ذاتها وأمسكت فعلها وأخفت جوهرها لما كان شىء من سائر الآنيات : لا الباقية ، ولا المستحيلة الكائنة ، ولَمَا كانت كثرة الأشياء المبدعة من الواحد على ما هى عليه الآن ، ولَمَا كانت العلل تخرج معلولاتها ، ولا فسلك مسلك الكون والآنيات . وإذا لم تكن الأشياء الدائمة والأشياء الدائرة لم تكن علته التى له حَدّها البارى تعالى علة حقاً ؛ ولولم تكن عنه تعالى هذه الموجودات لكان حال النقص والعجز والبخل . فإن كانت بالقوة كان ناقصاً ، وإن لم يكن قادراً عليها كان أيضاً ناقصاً .

ولما كان هذا لازماً لكل قوة شريفة ولطيفة كاملة: أن تفعل أفاعيلها وتؤثر فيا تحتها قابلا عنها منفرداً متأثراً — أوجب أن يفيض عن المبدأ الأول العقل الأول، وعن العقل الأول النفس الأولى ، وعنها الطبيعة ، ثم النفوس الإنسانية وغير الإنسانية ، ليظهر وشي هذا العالم ، وتبرز محاسنه ، وكل فضيلة فيه ، فلا يبقى فى الإمكان شيء إلا و يوجد الدائم منه والدائر . وليس شيء من الأشياء الشريفة أو الحسيسة بخارج من هذه القوة : فإن البزور حين تقع فى الأرض الموافقة تبتدئ فى الكون فتشق من موضع صغير خاص ، وتبرز زوائد طويلة وهابطة ، ولا تزال تتزيّد حتى تصير منها شهجرة عظيمة تولد المثل . فاو بقيت الأشياء كامنة فى النفس أو فى العقل أو فى ذات البارى سبحانه لكان النقص ولم يوجد التمام كالبزر قبل أن ينبت .

العالم(٣) الحسى إشارة إلى العالم العقلي و إلى ما فيه من الجواهر العقلية والأفعال

<sup>(</sup>١) ص: منقطع ... مستور ... محجوب . (٢) ص: الأناة .

<sup>(</sup>٣) يناظر ص ٨٧ س ٨ وما يليه .

العجيبة . والأشياء العقلية تلزم الأشياء الحسية . والبارى سبحانه يمسك الجميع .

والأشياء العقلية هي آنيات خفية لأنها مُبدَعة من الآنية الأولى ، والأشياء الحسية هي آنيات دائرة لأنها رسوم الآنيات الحقية ومثالها. وإيما قوامها ودوامها بالكون والتناسل . والنفس الناظقة متاخة (١) للعالم الفقلي والعالم الحسي . وهي (٢) موضوعة يينهما . ولما كان من [١٦٠] الواجب أن تفيض النفسُ قو تها على العالم الحسي وأن تزيّنه ، لم تكتف أن زيّنت ظاهره حتى غاصت في باطنه فأثرت فيه من القوى والكلات الفاعلة ما تحير فيه الفكر ويكل عن وصفه النطق ، وهي سارية في باطنه ، ومن هناك تظهر أفعالها ومحاسنها ومن الباطن تظهر الألوان الأنيقة والأشكال العجيبة والهيئات الغريبة والأفعال البديعة والحركة اللطيفة . وإذا هي تركت الباطن تداعي الظاهر بالفساد ، والجملة والجائم بالخراب .

الفضائل في النفس تغلى غلياناً وتفور لتراكها وتطلب الانبعاث والخروج ، فلذلك أقاضت قواها على العالم الحسى فظهرت منه المعارف وأصناف النبات والحيوان ، حتى وصل الأمر ُ إلى الإنسان فظهر فيه ومنه البدائع العجيبة ، فكانت النفس بغليان فضائلها كالحامل تتمخض للولادة : وكذلك كانت حال العقل حتى ظهرت منه النفس .

والعفل (\*\* من البنبوع الأول ، و « التكلمة » شىء واحر ، و « التكلمة » فى سائر العالم هى التى بها بهندى كل واحر منه الى ما هو أصلح له ، وبهرب مما هو أضرب من أصناف النبات والجماد والحبواله ، وهى التى بها نسكن نفوسنا الى ما عرفناه ، وبها نتق بصحة الشيء . وهى العناية الطابة السائرية فى جميع العالم . وهى الناموسى الأكبر والشريعة الوالهية . وهى نور الله سخانه الذى به يعتبر كل شىء الى ما خص به وفرمه له (\*)

<sup>(</sup>۱) فى النص كما أثبتاه : متلاحمة ( راجع ص ۸۷ س ۱٦ ) -- وهذه قراءة أخرى أوضح وردت فى هذا المخطوط .

 <sup>(</sup>٣) هذه الفقرة عن الكلمة Λόγος في غاية الأهمية إذ لا توجد في النص الأصلى لأثولوجيا (راجع الميمر السابع) ، وتناظر ما ورد في الترجمة اللاتينية في الفصل الغاشر منها .

العالم (۱) الحسى كله مثال وأنموذج للعالم العقلى . و إذا كان هذا العالم حيّا ، فبالحرى أن يكبون ذلك العالم أشدُّ حياةً وأكثر فضيلة . والنفس تمنع ما هى من الفساد والاستحالة . ولهذا صار الحيوان والنبات لا يمكن أن يغتذى به مادامت فيه حياة ، لأن النفس التى فيه تمنعه أن يحيله المغتذى إليه . فإذا فارقته النفس بالذبح وغيره قو يت القوةُ الغاذية عليه فأحالته حينئذ إلى جوهم المغتذى . ولذلك مَنْ ابتلع حيواناً فإنه لا يغتذى به حتى يموت .

العقل (٢) إنما يتحرك في مضار الحق ولا يخرج عن مضاره . والعقل -- مع أنه مبسوط -- هو مو شي غاية التوشية . ومع أنه ساكن ، هو متحرك دائم الحركة وحركته عقلية روحانية . ولو سكن لما فعل ، ولا يمكن ألا يفعل . وفعله إنما هو حركة العقول . وثبات آنيته إنما هو بحركته . وجوهر العقل حافظ بجيع الجواهر التي تحته ، وهيئته حافظة لكل هيئة دونه .

العالم كله في غاية التمام لا يمكن أن يزيد عليه أو ينقص منه ، لأن فاعله تامُّ القدرة تامٌّ العلم تامٌّ الجود . ومن كأن حكياً جواداً قادراً ، لا مانع له من إيجاد ما يوجد ، فليس ثمَّ جهل يمنعه ؛ ولا إن عَلم فالعجز يمنعه ، ولا إن قدر فالبخل يمنعه . و إذا لم يكن مانع يعوقه فالعلم بكليته [ ١٦١ ] بحيث لا يستغنى عن تصوره زيادة ولا نقصان .

وقد أبدع كل غليظ بإزاء الحواس ، وكل لطيف بإزاء العقول ، والعقل في جميع حالته وليس في العالمين شيء دونه ، ولا يخضع لشيء إلا لمبدعه ؛ وكل الأشياء خاضعة له لا ستيلائه عليها وحفظه لها ؛ وهو أخضع الأشياء لبارئه لأنه أعرف الأشياء به ، ولا يرى غير مبدعه . ولا يراه بنوع إحاطة ، بل بنوع معرفة بنفسه ومعرفة لحاجته إليه . ولما عقل نفسه عقل مبدعه من حيث هي لا من حيث هو . فلمعرفته بنفسه صار أخضع الخلائق لمبدعه . ومعرفته بنفسه أنم وأفضل من كل معرفة ، فلدلك كان خضوعه لمبدعه ومعرفته به أثم وأفضل من كل معرفة . فلدلك كان خضوعه لمبدعه ومعرفته به ولدوام إفاضة مبدعه عليه من جلالة ربو بيته يحب (٢) الخضوع والاتقان الذي لو مال عنه لفسد العالمون (٤) . فبمعرفة مبدعه يدوم خضوعه و بقاؤه و بقاء ما في العالمين .

<sup>(</sup>١) يناظر في الميمر الثامن ص ٩٣ س ٩ وما يليه . (٢) يناظر ص ٩٥ س ١٨ وما يليه .

<sup>(</sup>٣) ص: تحت. (٤) ص: العالمين.

والمبدع الأول هو الفرد الأول المحض ، وما سواه فلا يعرى من زوجية ومثنوية . والأول خاصةً مفرد بالوحدة الحق . وليس هو واحد من جهة العدد ، لأن الواحد مبدأ العدد وعلته ولا ينفك منه . والواحد العددى يتحد بالأشخاص على ضربين : (الأول) أن لا يوجد الواحد فيه إلا مرة كالأرض والشمس ، و (الثانى) يوجد الواحد فيه مراراً كثيرة مثل المعادن وأشخاص النبات والحيوان . وليس كونه واحداً من جهة تقسيم وتضعيف كالنصف والثلث والصغف . والنفس تتضاعف أبداً بالاستفادة مما فوقها ، وتتجزأ بالإفادة لما دونها . وكذلك العقل : يتجزأ بالإحاطة بالمبزورات المودعة فيه ، و يتضاعف بالتلقى عن مبدعه مرة بعد أخرى على الدوام . — فأما المبدع الأول فهو منز ه عن التجزئة والتضعيف ولا يتضاعف علة أو صورة أو مثالاً () . وهو الواحد الحق المبين لـكل ما يقال عليه اله واحد .

ولا يُدْرَك — سبحانه! — إلا بننى ما يقع عليه الإشارة وسَاْب ما سلب عنه الإشارة. ومَنْ توهم أنه ليس باثنين أو ليس بثلاثة أو غيرها فقد جهل بارثه لأنه يشير بوهمه إلى مشار يعدُّه الواحد.

قال الحسكم (٢): كيف صار الواحد الحقُّ المحض الذي لا كثرة فيه بنوع من الأنواع تنبعث منه كثرة من غير أن يخرج عن وحدانيته ولا أن يتكثر ، بل اشتدت وحدانيته عند إبداعه السكثرة ؟

وقبل أن نطاق هذه المسئلة نبتدئ ونتضرع إلى الله سبحانه ونسأله العون والتوفيق على إيضاح ذلك بقدر استطاعتنا . وليس ما نسأله [ ١٦٢ ] ونتضرع إليه بالقول فقط ، ولا نرفع أيدينا الدائرة إليه — لكنّا نبتهل إليه ونتضرع بخضوع عقولنا ونبسط أنفسنا له ونتضرع إليه أشد تضرع (٢) ، ونطلب طلباً متواتراً دائماً ولا نمل . فإذا فعلنا ذلك مخاصين أنار عقولنا بنوره الساطع ونفى عنا الجهل الذي يغلب على سُوسنا ، وقو انا على ما سألناه من المعونة على ذلك .

<sup>(</sup>١) ص: مثال.

فنقول: إذا أردت أن تعارفك فارجع إلى ذاتك ، وألق بصرك على عقلك ووحدته (١)، والنفس وانظر وحدتها ، ثم تأمل الصادرات عنها من القوى الكثيرة والأعضاء المختلفة والأفعال المتقنة . وهي واحدة وتصدر عنها هذه الكثرات من غير أن يوجب ذلك في ذاته كثرة . ثم انظر الصّنّاع وما في كل واحد منهم من صورة صناعية ، فإن الطب مثلاً صورة في النفس متوحدة ، ثم نظهر عنها أفعال متقنة مختلفة كثيرة ، ولا يخرجها ذلك عن وحدة ذاتها . وانظر الكتابة في نفس الكاتب صورة واحدة فإذا أبرزها تَفَنّنت آلاته وموادّه والصور الصادرة عنه واحتاج إلى الزمان والتقدم والتأخر ، والصناعة مع ذلك واحدة لا كثرة فها .

فالبارى تعالى قدوة القدوات ، والسكل أصنام متشبهون به متحركون نحوه ، كما قال (۲۲) الشاعر : « المعشوق واحد وهوكثير» — يعنى أن مَنْ رآه أحبه فصار لذلك كثيراً مع أنه واحد . وانظر كملة الناموس فى المدينة : هى واحدة ، والحركة عنها و إليه كثيرة متفننة .

<sup>(</sup>١) الواو ناقصة فى المخطوط .

# الفصل الثالث و العشرون في أثولوجيا

إذا أردت أن تدرك العقل والعالم الروحانى ، فتأمل نفسك وما فيها من الأدناس والأوساخ وآثار النفس البهيمية ، فارحَض ذلك عنها بطول الفكر وكثرة الاستغفار وتقليل المأكل والمشرب . ثم تأمَّل صورة بعض الكواكب النيّرة ، وليكن المشترى ، فأطِلَ التحديق إليه وانظر لألاء وسناء ، ثم ترق إلى ما وراء وتدرَّج – تَلْقَ في كل مرتبة أنواعاً من البهاء والحسن يشوقك إلى ما فوقها ، وتدللُّ عليه وتنير نفسك وتقويِّى بصيرتك حتى من البهاء والحسن يشوقك إلى ما فوقها ، وتدللُّ عليه وتنير نفسك وتقويِّى بصيرتك عن تنظر إليه وتتحد به وتسرى جملتك في جملته : فإن الأمور التي ليست بأجرام لا تتانع عن أن يسرى الكل في الكل و يتحد الكلُّ في الكل .

تأمّل حال الإبصار وسائر الحواس فإمها تنال محسوساتها مجرّدة عن موادها وتتكيف بها وتنصبغ بصبغها فيصير البصر متلوّنا باللون الذي يدركه . وكذلك سائرها : يصير متكيّفاً بمحسوسه ثم يتناولها الخيال فيدركها مع غيبو بة موضوعاتها ، ثم يأخذها العقل أخذاً كلياً ، ويخرج حينئذ من باب الحكون والفساد والتغيّر والزمان ويتصور من الأمور الأبدية . ثم إن للقوة العقلية قوة تنال بها الصور [ ١٦٣] العقلية التي هي كذلك بالطبع التي لم تتدنس قط بالهيولي . ولا بدّ أن يكون بين المُدرك والمُدرك نسبة ، وأن يكون المُدرك هو المُدرك بالقوة . انظر البصر فإنه الألوان بالقوة ، وبينه وبينها نسبة الشفيف . وكذلك حكم كل حاسة مع محسوسها . ولذلك لا نسمع بالعين ، ولا نبصر بالأذن ، إذ ليس أحدها هو الآخر بالقوة .

وكذلك النفس النقية الصافية المطهرة من دَنَس الشهوة لها بذلك العالم مناسبة . فأما النفس المنغمسة في عالم الحس فلا علاقة بينها و بين العالم العقلي . فإذا هي تطهرت وأنارت أمكنها حينئذ بهذا الشبه أن ترتقي إلى العالم العقلي ، وتكون لها تلك الطهارة بمنزلة الجناح

تطير به إلى حضرة القدس وعين الحياة ، وتصل إلى الجزيرة (١) التى وراء البحر المحيط التى فيها قوم لا يموتون ولا يعرفون الأحزان ولا تبلى ثيابهم ولا يتحسرون ولا يتنافسون ، وليس بينهم سوى الصفاء والنقاء ودوام السرور والغبطة والنعمة .

ولما كانت أبدان الحيوان آلات لنفوسها اختلفت الأبدان في السكم والسكيف والجوهر. وآلات كل حيوان محسب حاجته لأن كل نفس مصبوغة بصبخ واحد ومهيئاة بهيئة واحدة لا تتعدّاها ، ولها بدن محسها . وأما النفس الإنسانية فإنها فطرت صالحة لسكل صناعة وفي قدرتها أن تستعمل كل آلة ، فلذلك جُعِلَتْ ساذجة من كل هيئة لتسكون قابلة لسكل هيئة . وأعطيت (٢) آلات ساذجة أيضاً لتصلح أن تستعمل في كل صناعة . فإن الهواء النير لما أريد منه أن يقبل جميع الألوان جُعِل خالياً من كل لون ؛ وكذلك الرطو بة الجليدية لما أريد منها أن ترتسم فيها حميع الأصباغ جعلت ساذجة من جميع الأصباغ . وكذلك حاسة الذوق والشم واللمس والسمع : ألا ترى أن اللسان إذا حصلت فيه كيفية ما من مرارة أو حلاوة لم يدرك ما سوى ذلك من الطعوم ور بما ذاق العسل مراً ؟!

والنفس الإنسانية تدرك العالم الحسى وتتصرف فيه وتبرز منه بالصنائع المختلفة ما لا يسع الطبيعة أن تقوم به وتبرزه . ثم إنها تدرك العالم العقلي وتتصرف فيه أنواعاً أخرى من التضاد ، ولها أفعال جسمانية كثيرة وأفعال روحانية كثيرة : تجتمع الروحانية في ثلاثة أصناف : الصنف الأول تأليف الكلام من الحروف والدلالة بها على أصناف الموجودات والمتوهات المبسوطات والمركبات ، ثم رقها بالكتابة المخلدة التي يستدل بها البعيد في المكان والزمان . والثانى : تأليف المقدمات والحدود واستنتاج النتيجة . والثالث : وضع الناموس والسُّنَن واختيار [ ١٦٤] الأصلح وتمييز أصناف الخيرات من أصناف الشرور ، والدلالة على كيفية فعل هذه وتجنب هذه . ولانفس الإنسانية قدرة على أن تأخذ صور الكائنات على كيفية فعل هذه وتبزعها منها وتنصبغ بها فتصير روحانية أبدية بعد أن كانت جسمانية دائرة . ولها أيضاً قوة على إدراك الأمور العقلية التي هي في طبيعتها كذلك ، وأن تدرك

<sup>(</sup>۱) هذه الجزيرة إشارة إلى أسطورة الأطلنطيد التي عرضها أفلاطون فى مستهل « طيماوس » ، ثم فصل القول فيها فى محاورة « أقريطياس » ( « طيماوس » ص ٢٥ وما يليها ) . (۲) ص : أعطى .

المبدأ الأول . وهذا دليل واضح و برهان لأنح من أن النفس ايست (١) بجرم ولا صورة جسمانية مثل أنفس الحيوان والنبات . ونحن قد قلنا مراراً كثيرة إنه لابد أن يكون بين المدرك والمُدْرك نسبة ومشابهة ، كا بين كل حاسة ومحسوسها ، وكا بين كل نفس من نفوس الحيوان وما (٢) أعدت له من فعلها : فالأسد يفترس ويأ كل اللحم المبيط (٣) ، والمغني تأكل الحشيش ، والحمام يأكل الحب وكذلك كل حيوان له أسلوب خاص المحسب صورته الخاصة . والنفس الإنسانية - كيف يمكنها أن تدرك الأزليات والأمور الروحانية المجردة عن الجسمانية لولم تكن هي كذلك في سوسها ؟! ولوكانت منفسة في الملاة كباق نفوس الحيوان لكانت إما لا تدرك شيئاً أصلاً ، وإما أن تكون جميع الحيوانات تدرك ما يدرك الإنسان . وكلا القولين شَنِع ومُحال . فإذن للنفس الإنسانية خاصية ايست (١) لشيء من نفوس الحيوان ، كا للمين خاصة في إدراك المبضرات ليست خاصية ايست (١) لشيء من نفوس الحيوان ، كا للمين خاصة في إدراك المبضرات ليست خاصية ايست (١) المناق عنها الخاص (٥) بها إلى آلة جسمانية فليست (١) مجسم .

والنفس ليست (1) بجسم ولا تأليف ولا عَرَضٍ ، فإن ذلك كلّه لا يصلح أن يدرك الأزليات ولا أن ينصبغ بصبغ المقليات ولا أن يدرك خالق الأرض والسموات . و إن كانت النفس عرضاً أو تأليفاً فهي أخس من أخس الجواهر . و إذا كانت الجواهر الجرمية ليس لها قوة الإدراك ، فبالحرى أن يكون ذلك للأعراض التي هي أضعف وجوداً من سأتر الموجودات . و إذا لم تكن عَرَضاً ولا جسماً ولا مركبة (٢) من أجسام ، لم يتطرق إليها البلي والدثور .

ونقول رادّين على من يقول إن النفس جرم أو مؤلّفه من أجرام : إنها لوكانت كذلك لم يمكنها أن تنال معلوماً أصلاً ، وخاصة الجواهر العقلية ، إذ لا مناسبة بين العقليات وبين الأجرام . ولوكانت جرماً لما أمكنها أن تعلم نفسها ، فإن الجرم لا يرجع إلى ذاته

<sup>(</sup>۱) ص: ليس . (۲) ص: مما .

<sup>(</sup>٣) ص: الغبيط. — والعبيط: الذبيحة تنحر وهي سمينة فتية من غير علة ؟ ودم عبيط: خالص

طرى ؛ ولحم عبيط : حى طرى . (٤) ص : ليس .

<sup>(</sup>٥) س: به (٦) ص: مم كت – ويصح أيضاً .

ولا يدرك ذاته ؛ ولما أمكنها أن تعلم المبدأ الأول ولا أن تدرك من الجسم ما ليس بجسم ، أعنى الإنسان الكلى والحيوان الكلى . وهذه الكليات والمدركات العقلية لا تنقسم . وكل ما يحلُّ الجسم فإنه ينقسم ، إذ كل جسم منقسم ، على ما تبيّن . [ ١٦٥ ] فلو كانت النفس جرماً وهي تدرك ما انقسم ، لزم أن ينقسم ما لا ينقسم ، وكلاهما محال . والنفس بجملتها تدرك الأمور العقلية بجملتها وتنصبغ بها . فإن علمت جرماً : فكيف تداخل الأجرام ؟ وإن علمت أبورا بحرداً أن فكيف تداخل الأجرام ؟ وإن علمت الجسم في الجسم المتحرك ذي الجهات والأبعاد ؟ وكيف يتحيز ما لا يتحيز في متحرك ؟ وإن علمت بعض أجزائها ، كانت الأجزاء الباقية جاهلة ووجودها عبثاً . ولو كانت النفس جرماً لم يكن البدن كله حسياً لأن الجرم لا يداخل الجرم إذ كل واحد منهما في حيز خاص . وما سبب إدراك النفس للعلم بالحجر (٣) وكلاها جرم ؟ فإن كان ذلك للطافتها فالنار ألطف منهما . و ينبغي أن يكون الحجر أقل علماً ولا تكون عديمة العلم .

ونقول: إن مَن أراد أن يحس وعاً من المحسوسات بأن يبصر أو يسمع أو غير ذلك إحساساً مستقصًى فَرَغ قو ته إلى تلك الناحية وأعرض عن سائر حواسه ورفضها، ثم صوب جلته إلى تلك الجهة ، فينئذ يشك أن يدرك إدراكا صواباً . ومَنْ أراد التفكر والروية في أمر ما من علم الحس فإنه يعرض عن الحواس جملة وبهجرها رأساً ، حتى إنه ربما من عدوه أو صديقه ولم يشعر به ، وربما حضرته أصوات هائلة ولا يسمعها ، و يُخاطَب فلا يعى خطاباً ولا يجيب جوابا لأنه غائب عن حواسة (عام وداخل في ذاته . ولا يزال كذلك حتى يقضى نظره بما كان تروى فيه . فينئذ يحضر ويعيد حواسة إلى استعاله . فلذلك مَنْ أراد أن يدرك النفس والمقل والآنية الأولى ، فينبغى أن ينكش إلى ذاته و يهجر عالم الحس و يغيب عنه بقدر إمكانه و يرفض الحواس و يستعمل القوى الباطنة ، فينئذ يُبصر من داخل إبصاراً حقيقياً بنظر قوى نور مضىء ، و يمتد نظره الباطن أضعاف ما كان يمتد بصره الظاهر ويرى السموات والأرض وما فيها ، و يشاهد حركات أهلها رحُسْن شمائلهم ولباقة حركنهم وتناسبها

<sup>(</sup>١) ص: فإن . (٢) ص: مجردة .

 <sup>(</sup>٣) س: للححر .
 (٤) س: دخل — ويصح أيضاً .

موترادفها ؛ ثم يسمع نفاتهم العالية النقية الصافية المُعجبة المُطْرِبة التي لا يملُّ سامِعُها ، بل كلما سمعها ازداد إليها شهوة و بها طرباً ومنها عجباً ، و يَعلم حينئذ أن النفات الحسية إنما هي أصنام ورسوم لتلك النفات . وكذلك جميعما يدركه هناك يجد في عام الحس أصناماً (١) له ، وتلك هي الحقائق . وكذا إذا أدرك تلك الآنيات الشريفة العالية وارتق منها إلى المبدأ الأول الذي جميع الآنيات منبجسة من ينبوع جوده — هان عليه هذا العالم الحسي الموه المعجون بطين الخيال المخمر بأصناف الشرور ، السريع الاستحالة والزوال .

قال أفلاطون: العقل دائرةُ لنقطة محيطة بما فيها من الزوايا والأضلاع، ودائرةُ لنقطة غير متجزئة. فهو نقطة بمعنى أن الكل أنشى منه و به [١٦٦] وهو دائرة بمعنى أنه يحيط بجميع ماكان مبزوراً فيه.

الطبيعة لا تصنع صفات الأشياء كلها معاً. فلذلك صارت الأشياء الطبيعية تقبل الزيادة والنقصان . وأما الأمور في العالم العقلي فلا تقبل الزيادة والنقصان لأن مبدعها تام كامل وفوق التمام ولذلك أبدع ذواتها وصفاتها معاً في دفعة واحدة ، فلذلك صار « ماهو » و «لم هو» واحدا بعينه ، لأن الأشياء لم تُبدَع بروّية ولافكرة ، ولذلك صار عالم العقل لايقبل الزيادة والنقصان . وأما عالم الحس فهو يقبل ذلك ، ومبتدؤه غير نهايته ، فلذلك صار « ما هو » خالفاً فيه « لم هو » ، لأن مبدأ كونه قبل تمامه ويوجد شيئاً بعد شيء .

من أراد أن يصف الإنسان فإنما يصف صورة الإنسان . وكل مَنْ أراد أن يحد الأمور بحدود حقيقية فلابدُّ له من التصريح بالصورة . و إن أخل بها واقتصر على المادة أو على الفاعل والغاية لم يكن يعمل شيئًا ولايفهم شيئًا . و إن هو اقتصر على الصورة وحدها كفاه ، ولا سيا إن كانت الصورة هي الغاية وهي الفاعل .

البزر والحبوب وزروع الحيوان — في كل شخص منها كلم: . وإنما قلنا إن لها أنفساً وكلمات فواعل لما يظهر من اختلاف أفاعيلها . وليس بعجب أن تكون لهذه كلها كلات فعّالة من السكلات الفواعل إنما هي أفعال النفس . فإن كانت النفس فيها المكلمات الفواعل ، فهذه السكلمات الفواعل ، فهذه السكلمات الفواعل ، فهذه السكلات تفعل الهيئات والنطق وسائر الأنفس الطبيعية .

<sup>(</sup>١) ص: أصناف.

الموالم العقلية لها غذاء خاص به (١) بقاء ذواتها ، لو انقطع عنها بادت . وذلك الفذاء هو علمها بالمبدأ الأول و بذواتها . وكل مغتذ فإنه يحتاج إلى أن ينفذ منه شيء و يتنفس بخروجه عنه . وتنفّس هذه العوالم العقلية هو وجود ما يوجد عنها . وكل واحد منها يوجد عنه بقدر غايته أو بقدر علمه بمبدعه : فيوجد عن العقل الأول النفس الأولى ، وعن النفس : الطبيعة والأجرام السمائية المتحركة دَوْراً ، فتكون حركاتها هي (٢) حياتها ، وتفيض على هذا العالم قُواها . ولكل واحد من الاسطقسات حركة وطبيعة تخصه بها قوامه . فحياة النار الحرارة واليبس ، و بذلك بقاء ذاتها ؛ وفعلها الإحراق والتسخين والإنضاج وسأتر ما يتبع ذلك . فتكون هذه الأفعال لما بمنزلة النتيجة الكائنة عن ذواتها وعن صورتها التي تحفظ ذاته ، وفعل سأتر العناصر : لكل واحد هذه النسبة ، وله صورة هي ذاته ، وحركة خفظ ذاته ، وفعل واحد منها يأخذ و يعطى : يلتقح مما فوقه ، و ينتج لما تحته . فكل واحد منها يأخذ و يعطى : يلتقح مما فوقه ، و ينتج لما تحته . فكل واحد من الموجودات له حركتان : حركة منها بأول بها ، وحركة يؤدد ي بها .

والعلة الأولى بريئة عن جميع أصناف الحركة ؛ والعقل الأول ساكن لأنه [ ١٦٧ ] يتلقى الفيض من العلة الأولى . و إنما له حركة عندما تنبعث منه النفس . وللنفس حركتان : للقبول ، والتأدية . وكذلك للطبيعة . وهذه كلها حركات وحانية بسيطة عالية عن المقبول ، والتأدية . وكذلك للطبيعة . وهذه كلها حركات وحانية بسيطة عالية عن الزمان و إنما هي مع الزمان . وأما العلة الأولى فعالية عن الدهرو الزمان جميعاً . فإذا وصلت مراتب الوجود إلى الأجرام السمائية ، ح و > هي الأشرف والأكل ، وكانت حركاتها مباينة ولم يكن لها من أصناف الحركة غيرها ، وكانت أشبه شيء بالحركة العقلية لدوامها واتصالها وعدم التفاوت فيها – لم تكن في زمان ، لكن معه . ثم بعدها العناصر ؛ ولكل واحد منها حركة بسيطة تحفظ بها ذاتها وجوهرها ، هي حركة مستقيمة بسيطة متناهية بقدر ما يصل بها إلى مكانها الخاص الحافظ لجواهرها ؛ وهي داخلة تحت الزمان . ثم حركات المركبات مركبات أيضاً ، وهي حركات الكون والفساد والنمو والاضمحلال

 <sup>(</sup>١) س: بها .

<sup>(</sup>٣) س: عالية - فهل صوابها: عارية ؟

وأصناف الاستحالة والنقلة فىالمكان . ويختص الإنسان والحيوان بحركة الإرادة والاختيار . والنبات — ذوات النفوس — قابلُ التغذية والنمو وأصناف الـكون ، وتؤدى النتيجةُ النتيجة ، وتوليد المثِل. والإنسان بما هو حيوان ونام هو كذلك ، و بما هو إنسان يقبل العلوم والمعارف. فإذا تجوهرت ذاته بهاكانت له أيضاً ولادة عقلية روحانية غير ولادته الطبيعة ، وهي(١) إفاضة علومه ومعارفه على المتعامين والتلاميذ . فإن قويت هذه الولادة فيه ومخضت مخضاً شديداً — جبرهم على التعلم وأخذهم في طريق السعادة طوعاً أو كرهاً مثل الإنسان الشُّبق: إذا كثرت فيــه مادّة الشُّبَق وعركت للخروج فإنه يطلب محال الحرث طلباً حثيثًا . فإن أعوزه ذلك طوعًا ، فربما طلبه طلبًا قَسْرًا حتى يستفرغ تلك المادّة . وهذه حال العلماء والحكاء . والأنبياء أيضاً على طبقات . فأعلاهم طبقةً : الذي يطلب صلاح العالم الإنساني بأسره طوعاً بمن أطاع ، وكرهاً بمن عَصَا . ودون ذلك مَنْ يلتمس إصلاح أمةٍ بعينها أو أهل بيته أو قوم مخصوصين ، وكان ذلك حالَ الحكاء في آثارهم : نثر الفضيلة و بثها في العالم . وهم أيضاً على طبقات كثيرة أكثر من طبقات الأنبياء لأنهم أكثر منهم عدداً وأقلُّ شرفاً ، وهم مختلطون بالهيولي' أكثر وأكثر : منهم الصناع في الصنائع المدنية ، فإن كل واحدٍ منهم يشتاق إلى التلمذة من الوجهين جميعًا : فيشتاق أن يتلمذ لغيره ليكمل به ، وأن يتلمذ إليه غيره ليكمله . والأستاذ أبُ روحاني ، والتلميذ ولدُ روحاني . والروحانى أصحُّ وأصدق من الطبيعي الجسمانى : فإن الولادة العقلية أفضلُ وأكمل من الولادة الطبيعية البهيمية . فالتلمذة والولادتان موجودتان في جميع [ ١٦٨ ] طبقات العالم الأدنى' ، كلُّ شيء بحسبه : الجسماني بحسبه ، والعقلي بحسبه ، والنفساني بحسبه ، والأجرام السماوية بحسبها ، والأجرام الدائرة بحسبها — حتى تنتهى التلمذة إلى الواحد الأحد الفرد الصمد ، الذي لم يلد ولم يولد ، الذي هو قُدُوة القدوات و إمام جمع الموجودات .

إن (٢) البابليين (٣) وحكماء أهل مصر كانوا قد رأوا بلطف أذهانهم (١) هذا العالم العقلي

<sup>(</sup>١) س: وهو .

<sup>(</sup>٢) يناظر س ١٥٩ س ١٦ وما يليه ؟ ويتفق خصوصاً مع الرواية المترجمة إلى اللاتينية .

<sup>(</sup>٣) س: النابلين

<sup>(</sup>٤) هذه الرواية أصح من تلك الواردة في نس أثولوجيا : أوهامهم ( راجع ص ١٠٩ س ١٦ ) .

والصور التي فيه ، وعرفوه معرفة صحيحةً : إما بعلم مكتسب ، و إما بغريزة علم طبيعي خُصُوا به كَا خُصَّ أهل بابل بهذا وغيره . والدليل على حقيقة ذلك ذلك أنهم إذا أرادوا أن يصفوا شيئاً بيّنوه بحكمة عالية فلم يكونوا يرسمونه في كتاب ولا يصفونه بالنطق بقضايا ومقدّمات ، لكنهم كانوا ينقشونه في حجارة أو في بعض الأصنام ويفهمونه للناس علماً . وكذا كانوا في جميع العلوم والصنائع : فيقيمون لكل شيء صنا بصنعة محكمة متقنة ، وكانوا يمثلون لتلك الأصنام أصناماً أخرى دونها في النقاوة والحسن ليعلموا (٢٠) أن هذه الأصنام الحسيسة إنما هي أصنام لتلك الأصنام المقلية الشريفة . فما أحسن ما علموه ، وما أصوب ما فعلوه ! ولو أن إنسانا أطال الفكرة والروية في العلل التي من أجلها فعلوا ذلك ، وكيف نالوا تلك العلل ليحب منهم ومَدَحهم وصَوَّب رأيهم . فإن كانوا أهلاً للمدح لأنهم مثلوا الأشياء العقلية وأخبرونا بالعلل التي بها نالوا الأمور العقلية ، ثم مثلوها بالأجرام الغليظة ، وأقاموا الأصنام أعلاماً عليها تنطق وتفهم ما هي وأصنام أي شيء هي — فبالحرى أن نعجب (٢) من الحكمة الأولى للبدعة للجواهر كلها بغاية الإتقان من غير روية ولا إعمال فكرة .

ونقول: إنه لا ينبغى أن يتوهم متوهم على (٤) البارى سبحانه أن يكون أبدع ما أبدع وخَلَقَ ما خَلق بروية ، فإن ذلك (٥) مُحال وغير ممكن وغير ملائم للجوهر التام الشريف الفاضل. ولا يمكن أن يقال إن الله تعالى روَّى فى الأشياء كيف يبدعها ، ثم أبدعها ، لأن الأشياء التي يروِّى فيها لا تخلو أن تكون خارجة عنه أو داخلة فيه . فإن كانت خارجة عنه ، فقد كانت موجودة قبل أن يبدعها ؛ و إن كانت داخلة فيه فإما أن تكون غيره ، و إما أن تكون هو بعينه . فإن كانت هي هو بعينه لم يحتج في خلق الأشياء إلى روية ، لأنه هو الأشياء بأنه علّة لها . و إن كانت غيره ، احتاجت إلى مركب غير مبسوط وهذا محال .

وكيف يروى في الأشياء ثم يبدعها ، وهو الذي أبدع الرويَّة ؟! وكيف يستعين في

<sup>(</sup>١) ص: أصنام .

<sup>(</sup>٣) ص: تعجب . (٤) ص: على أن البارى .

<sup>(</sup>ه) يناظر ص ١٦٢ س ٤ وما يليه .

إبداع ما أبدعه! وكلُّ صانع إذا أراد أن يعمل شيئًا مَثَله أولاً في نفسه ، وألتى بصره على بعض الأشياء الخارجة ، ثم يصنعه بالأيدى والآلات . وأما المُبدِع — تعالى! — فلا يصحّ عليه ذلك لأنه قبل [ ١٦٩ ] كل قبل ، وليس شيء معه ولا سابق عليه . وهو الذي أوجد مثال كل شيء وكلَّ شيء . ولا يحتاج في إبداعه إلى الآلات . فكذلك ليس بينه و بين شيء من مبدعاته شيء يستعين به أو يروى فيه ، لكنه أبدع الأشياء بأنه فقط .

وأولُ (١) مُبْدَعاته صورة استنارت منه وظهرت قبل الأشياء كلها وكادت تشبه به لشدة قوتها وسطوع نورها وعظيم انبساطها . ثم أبدع سائر الأشياء بتوسُّط الآنية والصورة ، أعنى العقل والنفس ، وهي (٢) قائمة بإرادته في إبداع سائر الأشياء . وهذه الصورة هي العالم الأعلى أعنى العقول والنفوس. ثم صدر من العالم الأعلى العالم الأدنى وما فيه من الأمور الحسية. وكل ما في هذا العالم فهو في ذلك العالم ، إلا أنه هناك نقي محض عير مختلط بشيء غريب وأما هذا العالم فـكدِرْ غير نقي ، ولذلك يتفرق في صور كثيرة . فالهيولي تصوَّرَتْ أولا بصورة كلية ، ثم قَبلَتْ صورة الاسطقسات ، ثم قبلت عن تلك الصُّور صوراً (٣) أخرى . ولم تَزَلُ تقبل صُوراً بعد صُور حتى تنتهى إلى آخر الكون . فلذلك لا يقــدر أن يرى الهيولى لأنها قد لَبِسَتْ صوراً كثيرة ، وهي خفية تحتها لا ينالها شيء من الحواس على (١) انفرادها لـكن مستورة بصور كثيرة جوهرية وعرضية . و إنما ينالها العقل المرتاض ، إذ له قدرةٌ على أن يتغلغل تحت تلك الصُّور و ينزعها عنها و يجرّدها منها — حينئذ ينالها مفردةً مجردة عن كل لباس ، ثم يتأمُّلُ تُمُصها وإحداً واحدا و يتأمل مرتبة كل قبيص منه ، و يتحقق مراتب هذه الصور ، وما هو منها أول ، وما هو ثان وثالث ورابع إلى الأخير منها ؛ ثم

<sup>(</sup>١) يناظر ص ١٦٣ س ٨ وما يليه

<sup>(</sup>٢) أي النفس.

<sup>(</sup>۴) س: صور .

<sup>(</sup>٤) من هنا حتى آخر الفصل لم يرد فى نص « أثولوجيا » — راجع ص ١٦٤ س ٢ .

يتأمل الأعراض ويراها ويُقدِّم بعضَها على بعض ؛ وأى شيء منها تابع للصورة ، وأى شيء منها تابع للصور : أي منها تابع للهيولى ، وأى عَرَض يتبع عرضاً آخر . ويتأمل الأعراض التابعة للصور : أي عرض منها تابع لأى صورة . فإذا تحقق ذلك كله كيف هو – عَلِم العلل والمعلولات على غاية الإتقان والإحكام وعَرَف جميع قاطوغورياس (٥) معرفة منطقية وأعلى من المنطقية ، أعنى معرفة طبيعية ومعرفة إلهية .

<sup>(</sup>۱) ص: غاطوغورياس — ويظهر أن المبي على الناسخ فارسى فنطق القاف غيناً شأن الفرس . — و قاطوغورياس = Κατηγορίαι = المقولات . ومن هذا يظهر بوضوح أن هذه الفقرة بعد قوله « ... شيء من الحواس » هي من وضع عبد اللطيف بن يوسف البغدادي ، لأنه لا محل لهذا الكلام في هذا الموضع .

# الفصل الرابع والعشرون في بقية الكلام في أثولوجيا

#### قال أفلاطون في أول كتاب « طياوس (١<sup>)</sup> » :

إن الأمور المتدرج إلى علمها على غير نَسَق أو قَصْد أو اعتماد طبيعي مما في نظائر عالم الطبيمة وعالم النفس وعالم العقل وعالم الربو بية إنما كان من تحسين ألفاظ وترتيب أسماء فقط.

وقال: إنّا لو لم نستدل على وجود العوالم العالية الوحانية و بساطتها وحليتها مع اتحادها، و بساطتها وذواتها إلا من عالم الكيان مع اشتالة على الأضداد وكثرة التغيّر والتقلب لل وبساطتها وذواتها إلا من على الكيان مع اشتالة على الأضداد وكثرة التغيّر والتقلب مع كثرة التضاد فيه لل المحلومين حُسن النظام وفضيلة النظر والترتيب. وهو لازم لذلك، وجميع أجزائه ؛ و إنما تختلف بالأقل والأكثر. وكلا كان حسن النظام والتنظير فيه أكثر، كان أدوم بقاءًا وأفضل كالا وأقرب إلى طبيعة التمام. فإذا ترقينا إلى عالم الأفلاك، وهو آخر حدود الطبيعة، وجدنا حسن النظام مُضاعَفًا وانتفت عنه الضدية وكان في حركته ساكنًا، وفي اختلاف أوضاعه ثابتًا. فبالأحرى أن تكون العوالم الروحانية بريئة من الأضداد، بعيدة من التغيُّر والفساد، متصفة بالبساطة، مماوءة حسناً وبهاء — فإن أصل الشرور والقبتح والنقائص إنما يجيء من جهة الأضداد. وكما بَعُد الشيء من الضدية بَعُد عن النقائص وكان أدوم بقاء وأتم فضيلة. فما كان بريئًا عن الضد من كل وجه كان هو الكال والتمام بالحقيقة وبرى؛ من كل نقيصة. ولولا اتفاق عجيب بين الأضداد في عالم الكون ما وجد كائن . وما كان الاتفاق فيه أقوى وأكثر ، كان أوثق تركيباً وأدوم بقاء وأكثر حُسناً وبهاء وأقرب إلى طبيعة الوحدة والفضيلة.

فما كان هو سبب هذا الاتفاق والإيجاد وطول البقاء ، فإنه ينبوع هذه الفضائل ومبدعها وأحقُّ بها من جميع ما عــداه . فينبغي أن نقول فيه إنه البقاء والأزل والفضيلة التامة على

<sup>(</sup>۱) راجع محاورة « طياوس » لأفلاطون ص ٣٠ ا ومايليها ( ج ٢ ص ٤٤ من بجموع مؤلفات أفلاطون ، ترجمة ليون روبان في جموعة La Pléiade . باريس س ١٩٤٢ ) .

الأبد . وأنت تجد الأفلاك ماكان منها قريباً إلى عالم الكون — كثير الحركات المختلفة . وكما ارتفعت الأفلاك انبسطت حركاتها وتوحدت حتى تصل إلى الفلك الأعلى الحيط فى الحركة اليومية (١) النهاية فى السرعة والبساطة والاتحاد وحسن النظام فلم يرذلك فى عالم النفس . وكم ترى عالم العقل أشدَّ كالا وأفضل نظاماً وأكمل انحاداً وأشدَّ سكوناً! وكم ترى ذلك فى عالم الربوبية ومفيض الخيرات أجمع وينبوع الموجودات! وهذه المقايسة المضاعفة تمكننا (٢) أن نرتقى إلى عالم الربوبية عليه ؛ وبدون ذلك فإنما هو كلامُ فقط .

وإذكانت حركة الاستدارة هي أبسط ما في عالم الطبيعة ، من قِبَل أنه لا ضدَّ لها ولا مُعاند — فكيف ينبغي أن نقول في عالم النفس وفي عالم الربوبية! فإنّا لانجد في عالم الأجسام أبسط مما حركته حركة استدارية ولا أشدّ اتحادا ، وكان شأن الطبيعة أن توجد ويظهر أفعالها بكل ما يمكن . فعالم النفس أبسط وأبعد من الزمان ومطابق للدهر . ولا يمكن أن يكون بهذه الصفة إلا أن يكون صورة مجردة غير هيولانية من قبل دوام رجوعه إلى ذاته . وأما دوامه فمن أجل مطابقته للدهر ، فإن [ ١٧١ ] الدهر عِدّة الأزمنة ، والزمان عدَّة للحركات .

ومن عالم العقل أخذت النفسُ الفكرة والتمييز ، ومن عالمها أخذت الحركة والبقاء والدوام ، ومن عالم الطبيعة أخذت الفناء والخلاف فى أجزائها . وفى سُوس العالم اتصالُ أجزائه بعضها ببعض ، وأن كل متوسط يقبل الفيض والقوة مما فوقه ويؤديه إلى ما دونه .

ومبدأ الفيض من عالم الربوبية . وانتهاؤه ووقوفه عند الطبيعة الإنسانية . ولما لم يبق هناك مسلك ، عاد العقل الإنسانى مترقياً من عالم الكيان إلى عالم الملكوت والبقاء على هذه المدارج الطبيعية والمراقى الوثيقة الربّانية إلى أن يصل إلى المبدأ الذى عنده انتهاء الفيض ، ولما اتصل عالم النفس حيّت أجزاؤه وتنفّست . وكذا لما اتصل عالم النفس بعالم العقل ثم بعالم الربوبية تواصلت الفيوض واتصلت الإعطاءات .

قال : الجسم الدائر السماوى غير مكوَّن وغير فاسد . والحركة التي يتحركها بطباعه

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل · (٢) س: عكن .

بالشوق منه إلى شيء . وإذا كانت الأجرام غير المتنفسة تتحرك بالشوق إلى كالاتها ، فما كان من الأجرام متنفساً يجب أن تكون حركته في الموضع بالشوق مع شهوة بالتشبه بالخير المحض على قدر ما يمكن الجسم أن يتشبه بما ليس بجسم ، وذلك بحركة دائمة منتظمة كأنها في انتظامها ودوامها واستوائها ساكنة . والحرك الأول غير متحرك : فإنا نجد الأشياء في انتظامها ودوامها واستوائها ساكنة . وبجد المتوسطات تتحرك وتُحرَّك ، وفيها الحوك على أنه جزء من تركيبها . ويجب أن يكون الحوك للمتحركات الأول محركاً غير متحرك ، لا بالذات ولا بالمرَض . ولأن حركة الفلك علّة لكون الحيوان والنبات ، صارت هذه الأشياء لا بلقية وأنها لا بقي إلا بقاء بسيراً وضعيفاً بنيلها الفذاء من العنصر فأما الأشياء العالية الشريفة فإنها باقية دائمة ، لأن نيلها نيل صورئ لا عنصرى ، فإن الصورة المحيطة بها تمدّها فتكون لها كالنفاء . وذلك أن علم الطبيعة لما كان مِنْ تَرْداد العوالم بعضها على بعض ، قال البارى كالمذاء . وذلك أن علم الطبيعة لما كان مِنْ قربها و بُعْدِها .

فقد تبيّن وصحَّ أن العلَّة الأولى التي لا تتحرك حركة زمان ولا يَعُدُّ فِعْلَهَا عادُّ - هي العلَّة الأولى الفاعلة للعوالم العالية ولعوالم الطبيعة وأجزائها تحت الكون والفساد ، لأنها (١) علَّة متقدمة قبل العلة القريبة .

وسقراطيس واضع النواميس لأهل أثينية قال : إن البارى هو أول الأشياء وآخرها — معنى ذلك أنه أول الأشياء من قِبَل أنه أبدع العوالم العالية . وأما أنه آخر الأشياء فمن قِبَل أنه أبدع العوالم العالية . وأما أنه آخر الأشياء فمن قبل [ ١٧٧ ] أن الطبيعة إذا كانت ، لم يَجُزُ أن تكون إلا بما فَوض البارى إلى العوالم التي تليه ، فحصل منه الفضائل والشرف : فتقبل تلك العوالم الطبيعية القوةُ التي بها تكون أجزاه العالم إنما كانت عن تلك القواة التي خرجت من المبدأ إلى هذه الأجسام .

قد أقرَّ فُضَلاء الأطباء الذين عرفوا علَّة الـكل الفاعلة وفرضوها وحدُّوها ، ويقولون إنها هي المدبِّرة لجميع الأشياء الـكلية والجزئية . وإنما هي الدبِّرة لجميع الأشياء الـكلية والجزئية . وإنما هي التي تشغي الأمراض التي لا شفاء

<sup>(</sup>١) س: لأنه.

لها من قِبَل صناعة الطب . قد أقروا بذلك جماعتهم ، حتى إنهم إذا حَلَفَ أحدهم بمدبّر الحكل عاقبوه بالعقو بة الشديدة .

قال : وقد أوضحنا نحن أن بدء كون العالم كلّه واحدٌ ، وهو فضيلة (١) الله تعالى التي لم تزل . وعالم الربو بية مطابقُ لعالم الطبيعة . وبهذه المطابقة (٢) صارت عطية الله تعالى تنفذ إلى عالم الطبيعة و إلى أجزائه الكبار والصغار .

لو لم يكن للعوالم رأس تنتهى عنده وترتقى إليه هو الذى يمسكها و يمدُّها بالبقاء والثبات والشرح والترتيب والنظام ، لما كان فيها شىء من ذلك . لكن ذلك كله موجود بأضعافه . فينبغى أن يرتقى الجميع إلى مبدا فاعل يحرِّك العوالم ولا يتحرك بنوع من أنواع الحركة . وكما له من ذاته لا يستمدُّه من غيره .

فإذن قد ضَلَّ وعزب رَأْىُ مَنْ يرى أن العالم كائن بالبخت والاتفاق . ولو كان له بصيرة يدرك بها حُسْنَ النظام و ترتيب التأليف لاستحيا أن يلفظ بمثل هذه المقالة ، ولكن يعتاض عنها بالتقديس والتمجيد لمبدع الكل وسبب النظامات كلها — ذلكم الله الذي لا إله إلا هو ، عالمُ الغيب والشهادة .

والأشياء التي قد بلغت نهاتيها ليس ينبغي أن تسمى باسم الأشياء الواقعة تحت النهايات. فإن مَنْ أراد أن يمدح الخير ليس يقدر أن يقول إنه خير . ومَنْ أراد أن يمدح اللذة التي هي خير لا يقدر أن يقول إنها لذة خير ، لأنها نهاية الشيء الموصوف . فالموصوف إذا بلغ أقصى نهايته لم يمكن أن نزيد فيوصف بنهايته . فإن مَنْ فعل ذلك كان غير ماهر بقوانين المنطق والفلسفة جميعاً . فلذلك لا يمكننا (٢) أن نمدحه ، إذا كان نهاية النهاية ؛ لأنّا لو ذهبنا نمدحه رجعنا إلى النهايات . بل إنما نذكره بالتمجيد نقط ، لأنه أعلى وأرفع من المدح . فإنا إنما نمدح الأشياء التي تهوى أن تصير إلى المدح بفعلها (١) ، أو نذمها بخلاف ذلك . فأما هذا الشيء الذي هو في نهاية أفق المدح فإنما نناله بالتمجيد المحض والتسبيح . ولوكان

<sup>(</sup>١) أي: فضل منه . (١) س: المطابقات .

<sup>(</sup>١) س: لايمكنا .

داخلاً في وسط المدح والذم لكُنّا إذن أدخلناه في باب النهايات . وليس هو(١) كمثل ما قلنا ، فإنه ليس فوقه نهاية كينالها بفعله . فهذه العلة الشريفة ليس وراءها نهاية استوجبت [ ١٧٣ ] اسمَ الفضل بنيلها تلك النهاية ، فلم تُسَمَّ فاضلة باسم النهاية ، بل باسم التمجيد والتحميد ؛ فأما العقل فإنه إنما ينال هذا الاسمَ الشريف بنيله لهذه النهاية ، ولذلك قيل إنه فاضل . وأيضاً فإن البارى لهذه الأجرام السماوية لما حذاها من عالم الطبيعة قال لهما : « خلقتكم غير واقمين تحت الموت ألبتة . وأنتم آلهة لهذا العالم ومدبروه » — وذلك أنه فى عالم الطبيعة مثله في العوالم العالية ، فلذلك وَهَبّ لهذه الأجرام الدوام والبقاء وعدم الفساد. فأما أجزاء عالم الطبيعة فإنها إبما انحلت لأنها مركبة ؛ و إنما ماتت وفسدت لأنها بعيدة ۗ من الحياة الدائمة . غير أنا نعلم أن الأشياء العالية في الجلة كليات حاصرات (٢) لما تحتما من ذلك، إن نصعد من الحواس إلى العقل فنرقى من الأشخاص إلى الأنواع ثم إلى الأجرام حتى نصل إلى الشيء الـكلى الحاصر لهذا الـكل وأجزائه . وكذلك صعودنا في العوالم العالية من القريبات منا الحجانسة لنا ؛ ثم نرق إلى عالم العقل ، ثم عالم الربو بية ، فإننا<sup>(٣)</sup> نصير بهذه الجهة إلى العلة الأولى التي هي أكرمُ من كل شيء بما تحوى من العوالم المطابقة لها بنيلها ، بما وُهِب للأجرام السماوية من السلطان والقدرة والحياة المدبِّرة لعالمها .

قال أفلاطون: وقد نسأل لِم أبدع البارى هذا العالم ، ولم أحدث الكون؟ فنقول: للفضيلة (٤) التى هو أهل أن يمجَّد بها ، وأنه أراد أن يفيض بفضله وجوده وخيره على الأشياء بقوته وإرادته البريئة من كل حَسَد ونقص على قدر ما يقوى كل واحد من الموجودات على قبول ذلك الفيض والخير. وهذه هي العلّة الأولى الحق التي من أجلها وُجِد هذا العالم.

وقال أنباذقليس: لا يسوغ أن يكون للعلة الواحدة إلا معلول واحد. فإن كان للعلة معلولات كثيرة لزم أحد أسرين: إما أن تكون هذه المعلولات في دفعة واحدة ، وإما أن

<sup>(</sup>١) س: هي . (٢) س: هي .

<sup>(</sup>٣) س: حاضرات ( بالضاد المعجمة ) . (٤) س: الفضلة .

تكون واحدة بعد أخرى . فإن كانت فى دفعة واحدة فكلَّها معلول واحد . و إن كان بينها تفاوتُ ، ألزمنا العلَّة الجور ونفينا عنها العدل . و إن كانت المعلولات واحدة بعد أخرى ساغ أن يكون بعضها ذا قشورٍ و بعضها غير ذى قشورٍ .

وأقول: إن مَنْ عَلِم الحسّ والمحسوس يمكن أن بدرك العقل والمعقول . وأوّل المعرفة في الحسّ والمحسوس أن يعرف حدودهما ، فإن الحسّ قوة تتشكل بضروب المحسوس بتغيّر ولحكن بغير فساد . فالحاسّ روحاني ، والمتوسّط جسماني . والحسنّ المشترك واحد وكثير: واحد في ذاته ، وكثير في آلاته وَمُدْرَ كاته ، ويُلْقي كثيراً من قشور المحسوسات . وقوة التخيّل ، إذا صار إليه ما في الحسّ المشترك ، أَنْهَتُ أيضاً كثيراً من القشور . فإذا صار إلى القوة [ ١٧٤ ] العقلية ألقت قشوره كلها فحينئذ يتحد العقل والمعقول . فإذا كان المعقول مفارقاً للمادة بذاته ، فإن العقل يتحد به . فني ذوات القشور محتاج العقل في إدراكها إلى تجريدها من قشورها وتجريد نفسه من المادة وعوارض المادة . وفي الأمور المفارقات المادة إنما يحتاج أن يجرد ذاته من عوارض المادة .

فأما العقل الأول فإنه مجرد عن المادة ومنز من آثارها ، فلذلك هو واحد الذات متوحِّدُ الصفات . والمعقولات كلها فيه بنوع وحدة : فإذا أراد إدراك الأشياء رَجَع إلى ذاته فرأى الأشياء كلها بنوع اتحاد . فالصناعة إذا أرادت إبراز ما عندها من الصور احتاجت الأجرام فيظهر سرير وكرسي وحروف وأشكال وأصنام كثيرة . ومن أراد أن يعقل ذلك ألتى قشور الأجرام فحجبها فصارت روحاً عقلياً ، كاكانت أولا . وحينئذ لازمان ولامكان . فالأشياء كلها في النفس بنوع اتحاد ، فإذا أرادت إبرازها بواسطة الطبيعة احتاجت إلى الآلات الجسمانية . فإن تناولها العقل جر دها فعادت إلى التوحد والبساطة .

ونقول: قد نُصِبَ لنا سُلَمَ ، وجُعِلت مهاقيه الفضائل والخيرات . ولا يقدر أن يرتقى عليها إلا من رفض عنه جميع الحواس واعتاض عنها بالحواس الباطنة الخمس التي أنا ذا كرها: أولها : الفكر الصافى من الأدناس ؟

والثاني: التصور للصور الروحانية ، وُيُلْقِي عنه الصور الجرمية ؛

والثالث : الذي يذكر لُبَابِ الأشياء لا عناصرها ؛

والرابع: القوة على إدراك المناسبات والمشاركات الروحانية ؟ والخامس: القوة على إدراك المخالفات والمباينات (١) الروحانية .

فينئذ يصير قريباً من الخير المحض الأول الحق . فإذا قرب من ذلك النور وصار فى أفقه امتلأ منه . وحينئذ لا يقدر أن يصف ذلك النور بصفة ولا يحدُّه بحدٍ . غير أنه يعرف أنه نور مستغرق كل محبة أنه نور مستغرق كل محبة .

والعقل الأول يوصف بالوجوب وبالنفى : أما بالوجوب فإن له ما لمبدعه من الموجود عنه . وأما بالنفى فلأنه علة ، ولا يلزم العلة ما يلزم المعلول إلا بالنفى عن العلة ما لزم المعلول بالوجوب . وهو فوق كل نعت وصفة ، وفوق الحركة والسكون ، وفوق القوة والفعل . فإن العلل أر بعة أصناف : منها ما لا بالقوة ولا بالفعل بل فوقهما (٢) ، ومنها ما تكون بالفعل ومعلولها بالفعل ، ومنها ما تكون بالقوة ومعلولها بالفعل .

ونقول: إن المبدأ الأول صفاته هي ذاته ، وذاته هي صفاته . وحدانيته محضة . فكلما طلبت من ذلك [١٧٥] الحسن والبهاء والعز والمجد والجلال — شيئًا ، وجدته قد استغرقك منه مبلغ همتك ، فأفاض عليك ذلك البهاء والعز والسرور من جهتين: وذلك أنه بفيض عليك فيضًا يستغرق طلبتك ، ويفيض عليك بنوع آخر وهو أن يجعلك قابلا لذلك الحسن والبهاء ، فلا يدعك تضعف عن قبول ما أفاض عليك ولا تمل من التحديق إليه والاستمتاع به ، ولا يغشي عيني عقلك إلا عند أول دهشة . ثم تأنس إليه أنسا زائداً وغراما متضاعفاً . وكل نظرة تشوق إلى أخرى أعظم منها . وطول النظر إليه يعطى القوة وغراما متضاعفاً . وكل نظرة تشوق إلى أخرى أعظم منها . وطول النظر إليه يعطى القوة ولذلك قال الحكميم : إنه لا نهاية له . وقال : إن النور الأول فوق البسيط وفوق التركيب وفوق المقل والمعقول ، لافوق مكانياً بل يعني بفوق (نه أنه أمجد من كل ذكر ووصف يصفه المنطق .

ليست صفة من الصفات ولا نعت (٦) من النعوت التي يوصف بها الباري إلا وتلك

<sup>(</sup>١) ص: المياينة . (٢) ص: فوقها .

<sup>(</sup>٣) س: مكاني . (٤) ص: فوق

<sup>(</sup>ه) ص:نعتاً.

الصفة هي هو . فلا محالة أن الإرادة هي من نحو الذات . فأما من نحو المبدعات فلها صفات . وإذا قلنا إنها من نحو ذاته لم نفن أنها شيء آخر غير ذاته ، بل هي الذات . وإنما ذلك من ضرورة المنطق . وإذا استحق الحكيم اسم الحكة كما ينبغي ، أرته الحكة صورها كيف شاء وأحب أن تريه الروحانيات والجسمانيات متحدين . فإن شاء أن تريه الروحاني مجرداً والجسماني مجرداً فهذا (١) أشرف ما يكون من فعل الحكة . ثم يصير حينئذ إلى طلب سأئر القوى أ . وإذا أتقن النظر إلى صور هذه القوى فحينئذ يقدر أن يترقى إلى الصور التي في العالم الأعلى وينظر إليها كيف هي ليس في مكان ولازمان ، وكيف هي متحدة ومختلفة ، وليس كصور ذكل والمشترى والمريخ والشمس والزُّهرة وعطارد والقمر — فإن هذه أجسام مختلفة وفي أماكن متباينة . وأما تلك فليست هكذا ، بل هي صور متحركة بهية صيدة ترى كأنها صورة واحدة ليست مختلفة المكان والأبعاد ، وإنما على مهية حسنة ترى كأنها صورة واحدة ليست مختلفة المكان والأبعاد ، وإنما على موحانية .

قال: واعلم أن الحكيم لا يقدر أن يخرج كل ما هو فى العقل بنوع بسيط روحانى بالمنطق الجسمانى . و إنما يجب عليه أن يشير إلى طلاب الحكمة و يريهم أين المطلوب وكيف يُطْكَب. فإذا عرف الطالب المنهاج ، أشرف على المطلوب حتى يراه حقاً .

وقد أحسن الحسميم إذ قال: إن اسم البارى وصفاته فى منطقية ذاته هى الجوهر والعز والقدرة واكسن والبهاء والحجد والعلم والسكبرياء. فأما العقل فإنه يجسم هذه الأسماء قليلاً، فيقال: عالم وحكيم وقادر — وأشباه ذلك. وكل واحد يعرف منطقية [ ١٧٦] علته على قدر قوته. وجميع الصور تطلب طلّب شوق ومحبة محضة ، لأن المحبة المحضة ليست محدودة ولا متناهية. وكل عالم من العوالم فإنه مشتاق إلى العالم الذى فوقه لأنه علته — إلى أن يُنتهى إلى عالم الربوبية: فهناك الشوق الشديد والعشق الدائم.

قال الحكيم وأُحْسَنَ: كيف أُجْهِدَتْ الألسن والمنطق على أن تدرك وتصف الشوق والعشق الذي عند البارى سبحانه! فإنه فوق كل معشوق ، وهو لبُّ كل شوق ، وهو هو المعشوق عشقاً روحانياً ، وهو المحسنُ والبهاء والسرور والبهجة والسنا والمجد والعز والجلال .

<sup>(</sup>١) ص: هذا .

قال: لما كانت تلك العوالم لا أضداد فيها ، صارت الحجة فيها مجردة ؛ وصارت تلك العوالم حُرّة والحجبة مرسلة . وأشد الشوق والسرور واللذة الديمومية الحجبة ومحضها . وجوهم العقل ينعطف على ذاته ، لأن أوليته بلانهاية لأنها من نحو الربوبية ، وآخره من نحونا بلانهاية . والنفس تدرك الأشياء بما فيها منها : فإن اللمس يدرك الحرارة بما فيه من قوة الحرارة ، وكذا البرودة وغيرها لأن هذه في تركيبه ، والبصر يدرك الألوان ، والسمع الأصوات بما فيها من معانيها ، والنفس تدرك المركبات والبسائط لأنها من عالمي البسائط والتركيب ، فهي تستمد من العقل فوقها وتُمِدُّ الطبيعة تحتها ، أعني العالم السماوي . والنفس متوسطة بين العوالم كالشمس المتوسطة بين الأفلاك : تستمد الضياء والنور والسنا من القلو وتفيضه على الطبيعة ؛ وصار العالم الذي هو معاول لها ، أعني السماء ، تستمد منها الحركات ، وصارت هي محركها ، والعقل محرك وكلها ساكنة نحو العالم الحق لشدَّة الشوق واللذة البسيطة .

ولما علمت النفسُ أن السماء تُمِدُّ عالماً آخر تحتها ، وجهَتْ إليه قواها فوصل إليه جميع ما فى تلك العوالم ، فهبطت القوى إلى عالم السماء ووصلت إلى هذه الأجرام فدبرتها وأثارتها وأنهضتها نحو تلك العوالم . فلما رأت النفسُ أن ما فى هذا العالم يضمحلُّ ، اشتاقت إلى الحياة التي لا تضمحلُّ فاستعانت بالقوى العقلية وهي القوى : المصوِّرة والمذكرة والمفكرة ؛ وجعلت هذه القوى كالمرقى لتثينها عن كل ما تلتذُّ به من الصُّور الداثرة .

والعوالم بعضها فى بعض بنوع أشرف وأبهى ، وهو نوع روحانى . وكلما ترقت إلى العالم الذى هو أعلى زاد الخشنُ والبهاء والسرور .

فإذا أردت أن تشاهد مُبْدع هذه العوالم كلها الله الروحاني على مُبْدع هذا الحسن وهذا البهاء ، ومفيد هذه اللذة الدائمة الروحانية — فإنك تعلم حينئذ مُبْدع هذه أجمع ، وتعلم أنه هو العقل الحق والوجود الحق والفصل الحق والحكمة الحق والجوهر الحق أن كل معلول له فإنما يستمير هذه الأسمائية منه . — و إنما نصير حكماء فاضلين قادرين ، إذا طلبنا فضائله التي نحونا لنتصل بها ونتقبلها . وإذا نفينا عنه الصفات

فليس ذلك سلبًا مطلقًا لكن بمعنى أنه هو أبدعها وهو أعلى منها . و إنما له ما يليق به من هو يته .

وكل موجود ، سوى العلة الأولى ، فله غذالا يليق به وقوة بسببها يقوى . فالأجسام الكونية من النبات والحيوان أغذيتها أجسام ؛ والأجسام السهاوية غذاؤها الحركة المتصلة الصادرة عن تصور عقلى . والنفس لها غذالا من تأمل العقل . والعقل غذاؤه النظر إلى مبدعه . والشريعة تعبر عن هذا الغذاء بالتسبيح والتقديس : إن الذين عند ربك يسبحون له بالليل والنهار لا يَفْتُرون ولا يسأمون . وكل مُغتذ فله فَضْلة تبرز عنه . إن كان غذاؤه جسما ، فالفضلة البارزة جسم ؛ وإن كان غذاء روحانيا ، فالبارز عنه أمن روحاني . فالعقل يفيض عنه النفس ، والنفس تفيض عنها الطبيعة الكلية ، وهو عالم الأفلاك . وعن الطبيعة يفيض عالم الكون . والتلمذة جبِلة ذاتية في أجزاء العالم بأسره : العالم الروحاني ، والعالم الجرمي ، وعالم الكون .

والله تعالى قدوة القدوات ، وإليه الأمر ، وبيده الخير .

وفى الشريعة كلمات موجزة فى التوحيد هى جوامع الـكلم: منها أن النبى – صلى الله عليه وسلم! – سُئِل: هل رأيت ربك؟ فقال: نورانى أراه. وقال له قوم : صْفِ لنا ربك! فقال: ربى بائن من الأشياء – وقرأ: « ليس كمثله شيء (١) ».

ونقول: إن القوى الدراكة في الإنسان صفتان: ظاهرة و باطنة. وكل قوة مدركة فلها حد لا تتجاوزه. فإن زاد أو نقص عجزت عن إدراكه. فيصعب على البصر إدراك الذر كا صعب عليه إدراك قرص الشمس. وكذلك الأصوات الهائلة والخفية عند السمع. وكذلك سائر الحواس القوية جداً كثيراً (٢) ما تفسد الحاسة ؛ وأما الضعيفة فلا تفسد أصلا. وخُذ مثل هذا في مدركات العقل : فإن الحركة والزمان والهيولي والعدم والمكن يدرك إدراكا ضعيفاً و بمقايسة شديدة و تأمل طويل لخفيتها في نفسها وضعف وجودها ، لالنقص في المدرك أو عجز منه . كما يصعب على البصر إدراك الذر وأجزاء الهباء . وأما ما هو في غاية القوة والكثرة وعلى أقصى ما يكون من الظهور ، فإن العقل يحسر دون إدراكه و يدهش القوة والكثرة وعلى أقصى ما يكون من الظهور ، فإن العقل يحسر دون إدراكه و يدهش

<sup>(</sup>۱) سورة « الشورى » : ٩ (١) ص: كثير .

دون تأمُّله كما يبهره من نوره و يغشاه من شعاعه كما يعرض للبصر مع قرص الشمس وقت الظهائر . وهذه حال العقل المرتاض النير الصافى عندما يَهُمُّ أن يدرك السبب الأول وسائر المفارقات . والمعجب أنه يدرك الأشياء و يتعذر علينا إدراكها ، كما أنّا بالشمس نبصر و يتعذر علينا إبصارها . فكما في أبصارنا من نورها و نعلم طلوعها علينا وإن لم نكن على سمتها (١) ، فيما في سُوسنا من نوره المقدس وضيائه المبسوط نشاهد ملكوت قدسه و بهاء جلاله ، ونتخذ له آلات ومعونات ، كما يتخذ أر باب الرصدمن الاصطرلا بات وغيرها كذلك لتسدّد (٢) أبصارنا و يتمّم نقصنا . و نتدرب في ذلك زماناً طويلا . و كما أمعنا التأمل ظهرت لنا حركات خفية ، ومناسبات غامضة . وكما استعنّا بعقول غيرنا تسهل المطلوب وظهرت الكوامن وغبآت (٣) الغيوب .

فافهم جميع ذلك وأضعافه في هذا المطاوب المتناهي في الشرف ، الذي هو غاية الغايات ومنتهي الطلبات . وعندها يتصل العالم الأدنى بالعالم الأعلى ، ويصير الواحد بعد الواحد بشراً إلهياً غير متأثر بالآلام الدنية ، مستهيناً بها . — ومن كلام النبوة : إذا (1) أوقع العبد في الداهية الربُّ ومهيمنوه الصِّدَيقون ورهبانية الأبرار لم يجد من يأخذ بقلبه ولا يلحقه عينه . فإن ازداد شرفاً وروحانية ، انعطف إلى العالم الأسفل فدبره وساسه وجذب من قدر عليه منهم إليه ، ورتبهم مراتب بقدر استعدادهم واستنها لهم حتى توجد المدينة الفاضوة . وقد نحن في استبداء تصنيف كتاب نصِفُ فيه أحوال المدينة الفاضلة وما يتبع ذلك .

تم الكلام فى العلم (<sup>ه)</sup> الإلهى . والحمد لله على ذلك . والسؤال منه أن يُزيل عناكل عائق يموقنا عن فهمه — بمنه وكرمه ، فهو ولئُ ذلك .

تم فى أوائل شعبان سنة ٩٣٦ .

<sup>(</sup>١) ص: سمتها (!) د أى لتستقيم وتصير سديدة .

<sup>(</sup>٣) س: مجيئات . (٤) س: إذ .

<sup>(</sup>ه) ص: العالم.

### المواضع المتناظرة بين «أثولوجيا» و « تسامات » أفلوطين (۱)

| التساعات                                     | الميمر الأول في أثولوجيا |
|----------------------------------------------|--------------------------|
| 17:10 — 1:17:Y >                             | 17:71 - 17:14            |
| 4: Y-1: \:A >                                | 18:70 - 7:77             |
| لا يناظره شيء                                | W: YA - 10: Yo           |
|                                              | الميمر الثانى            |
| c 3:1:1-A7                                   | 4:47 - 8:79              |
| 7: £ — #: Y:£ »                              | 17: 47 10: 47            |
| لا يناظره شيء                                | 17: 47 - 17: 41          |
| <b>r</b> 9: <b>r</b> • - 1: 19: <b>r</b> »   | N7: 71 - 33: 71          |
|                                              | الميمر الثالث            |
| استهلال                                      | 1.: 20 - 7: 20           |
| 11: \( \tau - \( \cdot \)                    | ۹: ٤٨ ١٠: ٤٥             |
| 11: 'A - TA: A:Y D                           | 9: 29 - 9: 24            |
| 77: 10: 17: W                                | 7:01-10:59               |
| لا يناظره شيء                                | V: 07 - V: 01            |
| 11: *\ - \ \ \ : \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | Y:00 - A:0Y              |
| r 19: "A:Y >                                 | ۹:00 - ۳:00              |

<sup>(</sup>١) الأحرف: د = التساع الرابع ، ه = التساع الخامس ، و = التساع السادس .

فى العمود الأيمن « أثولوجيا » الرقم الأول : رقم الصّفحة ، الرقم بعد النقطتين : رقم السطر فى الصفحة فى نشرتنا هذه .

فى العمود الأيسر « التساعات » الحرف: رقم التساع ، الرقم بعده: رقم المقالة فى التساع ، الرقم بعده: رقم الفقرة فى المقالة ، الرقم بعده: رقم السطر فى الفقرة — وكل ذلك بحسب نشرة برييه .

<sup>(</sup>١٦ — أفلوطين )

1A - 17: A:Y 18:00 - 10:00 خاعة 19:00 - 18:00 الميمر الرابع ٦-1:1:٨ ٩ 9:07 - 2:07 لايناظره شيء 17:07-10:07 E X:1:7 - 7:37 1:11 - 17:07 E1 - TO: T: A » V: 71 - V: 71 ( A: Y: /3 - F3 10:71 - Y:71 1·- 1: #: A D 1:77 - 17:71 لا يناظره شيء V: 77 — Y: 77 V: & - 11: T: A » 17:78 - V:77 لايناظره شيء 0:78-17:75 الميمر الخامس 10:37 - 8:30 و ۲۷-۱:۱:۷ لا يناظره شيء 1: 7/ - AF: 1 ξλ - ξο: \: Y » 0: W - Y: W 27:7-0.1:Y » 1X: YY - 0: XX 7: 7 - 1: 7 ₹7 - €0: Y: Y » 17:Y" - Y:Y" 0· - 2A: Y: Y » الميمر السادس 1: YE - 1: YE c 3:17:A3 - .0 7: YE - 0: YE ( 3:77:1 -3 18:8. - X:44:8 » 11: 77 - 9: 78

£: YA - 17: Y7

A: £1 - Y1: £ · : £ »

| ( 3: Y3: F — V/                     | o: Y4 — 4: YA                     |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
| لا يناظره شيء                       | 1·: Y - 7: V                      |
| ( 3:73: <i>Pl</i> — 73:•7           | 1 · : 11 — 11 : 4                 |
| « 3:33:1 — 33:17                    | 18: 47 — 14: 31                   |
| <b>v</b> :33:07 — 03: <b>v</b>      | 74:31 - 74:01                     |
| خاتمة لا يناظرها شيء                | 17: 24 - 10: 24                   |
|                                     | الميمر السابع                     |
| 11: Y YE: •: A »                    | ٤: ٨٨ - •: ٨٤                     |
| لا يناظره شيء                       | N: AA : • : AA                    |
| TY - 11: Y:A D                      | 1. : VI — IX : VI                 |
| لا يُناظره شيء                      | ۸: ۹۰ — ۱۱: ۸۹                    |
| ** - 1: A: A                        | Y · : 91 9 : 9 ·                  |
|                                     | الميمر الثامن (١)                 |
| و ۲:۱۱:۲۳ — ۶۹                      | 19:97 - 7:97                      |
| 00 — 07: 11: Y D                    | 0:97-1:97                         |
| 7° - 7·: 11: V »                    | A:98 - 0:98                       |
| 14 - 1:14:4 D                       | Y1:9" — 9:9"                      |
| 10:17-19:17:V D                     | 39:1 — 09:31                      |
| 77:12 - 77:17:V »                   | A: 99 - 10: 90                    |
| ترجمة اللاتينية ( فى القوة والفعل ) | الميمر الثامن (ب) = التاسع في الن |
| لا يناظره شيء                       | 1.:1.7 - 1.: 99                   |
| T:V- 9: 0:8 >                       | V: 1.0 - 11: 1.7                  |
| لا يناظره شيء                       | 17:100 - A:100                    |
| 79: A - 7: V: 8 D                   | 8:1·A-14:1.0                      |

```
(الميمر العاشر في الترجمة اللاتينية)
       لا يناظره شيء
                                        1:1.9 - 0:1.4
    77 - V: T:1 A
                                      19:1.9 -- 7:1.9
       لا بناظره شيء
                                       £:11. - TT:1.3
     ( /: 3 : / -- /3
                                       11:117 -- 0:11.
  Y · : 7 - 1: 0:1 »
                                       10:118 - 17:117
        لا يناظره شيء
                                        7:110 - 10:118
                              (الميمر الحادي عشر في الترجمة اللاتينية)
                                       17:119 - 4:110
 77: \Y--78: \·: A D
      لا ىناظرە شىء
                                       1.: 17. - 17: 119
                                       17:17. -- 10:17.
    YY -- \Y: \T: A D
            خاعة
                                       14:17. - 17:17.
                       الميمر التاسع ( - الثاني عشر في الترجمة اللاتينية )
                                        V: 179 - 0: 171
71: £ - 1: 1: V >
1.: 17 -- 1:11:1 &
                                        9:141 -- 9:149
      لا يناظره شيء
                                        A: 177 - 9: 171
    Y - 17:17:1 a
                                        #: 144 - 9: 144
                      الميمر العاشر ( -- الثالث عشر في الترجمة اللاتينية )
                                       1 · : 1 / A - 0 : 1 / E
 7: 1: 1: T
      لا يناظره شيء
                                       0:149 - 11:14X
                                      ( - الميمر ١٤ في اللاتينية )
                                      18:149 - V:149
 و ۲:۷ :۱۰ -- ۱۵ ،
      لايناظره شيء
                                       11:18. - 10:189
    77 - 1: T: V »
                                       11:121 - 17:12.
```

| لا يناظره شيء <sup>(١)</sup> | 13: 17: - 17: 181 |
|------------------------------|-------------------|
| 77: 0 — 7·: 7: V             | 131:11 - 331:77   |
| لا يناظره شيء                | w:\80 — \:\80     |
| 14: 4-44: 0:4)               | 03/:3 — 73/:0/    |
| \v:\· - \v: \v:\)            | 731:01-701:31     |
| ~~ ~: //: ~ »                | A: 108 - 18: 107  |
| 4 A: 3 - Y : YY              | 7:178 - 9:108     |

# ممجم عربى يونانى بالألفاظ الاصطلاحية وغيرها الواردة في نصوص أفلوطين

| <b>Θ</b> εός         | اله، الله (٠٠: ٦، ٩)     |                            | (1)                          |
|----------------------|--------------------------|----------------------------|------------------------------|
| <b>χρά</b> σις       | امتراج (۵۰: ۵، ۱۰)       | πάθοι                      | آثار (۸۰: ۱۰)                |
| <b>ἀπελ</b> ηλυΘόται | ' أموات (۲۱ : ۲۱)        | <b>ἀπα<del>Θ</del>ὴς</b>   | ( لايقبل شيئا من الآثار )    |
| έχτεται              | انبسط (۱۶:۵۷)            |                            |                              |
| ἄνθρωπος             | إنسان (١٤٥)              | <b>ὀργάνο</b> ν            | آلة ( البدن ) (٤٠ : ٨)<br>س. |
| Φυλάξασθαι           | انحفظ (۰۰: ۵، ۱۱)        | εΐναι                      | <b>آنیة</b><br>-             |
| و'بح                 | أنف (۱٤:۹۷)              | ον ( <b>V, 1, 4 : 35</b> ) | آنية (۱۱۲ : ٤)               |
|                      | أنباب ك حاد الأنباب      | οὖσία                      | آنية (١٠٦ : ٩)               |
| πολῖται              |                          | άρμονία                    | ائتلاف (۵۰: ۱۳)              |
|                      | أمل الدينة (٧٤ : ١١)     | λευκός                     | أبيض (١٢٩)                   |
| <b>ύπε</b> ρευδαιμοὶ | أهل السعادة والجد (٩٠:١) | τέχνον                     | ابن (۸۱ : ۱۷)                |
|                      | أوتار ← وتر              | συντυχία                   | اتصال (٤٩ : ١٨)              |
|                      | (ب)                      | α΄υτόματος (               | اتفاق (= بخت ۱۲۷ : ۱٤)       |
| <b>Θε</b> ὸς         | الباري (٦٠: ٣، ٤)        | παράτριψις                 | احتكاك (۲۰: ۵)               |
| σπουδαῖος            | بار (۲۹ : ۱۸)            | <b>χ</b> ρᾶσ <b>ι</b> ς    | أخلاظ (٤٦ : ١٥ــ٨١)          |
| Θάλασσα              | بحر (۹۳ : ۱۷)            | ὂργανον                    | أداة (١٦٠ : ٦)               |
| αὖτόματος            | البخت (۱۲۷ : ۱۶)         | χείοων                     | أدني (٥٠: ٣)                 |
| ψυχοώ                | برد (۱: ٤٩)              | γñ                         | أرض                          |
| ἀποδεὶξις            | برهان (۲۱ : ٤)           | μέλας                      | أسود (۱۲۹ : ۱)               |
| <b>άπλο</b> ῦς       | بسيط ، مبسوط             | σχήμα                      | إشارة (٧٦ : ١٤)              |
| ένεργεία             | بالفعل (٥٠ : ١٤ الح )    | έξ ἀνάγκης                 | اضطراداً                     |
|                      |                          |                            |                              |

<sup>(</sup>۱) الرقم الأول بين القوسين هو رقم الصفحة في نشرتنا هذه ؛ والرقم أو الأرقام التي بعد النقطتين هي أرقام الأسطر . وذكر المواضع هنا على سبيل المثال فقط ليجد القارىء شاهداً على المصطلح أو الافظ ؛ وثم نقصد إلى تعقب جميع المواضع التي ورد فيها اللفظ ، لأن هذا ليس غرضنا من هذا المعجم ، فإننا نرمى منه فقط إلى بيان الألفاظ اليونانية المناظرة للالفاظ العربية في الترجمة في نصوص أفلوطين . وإذا لم نذكر رقاً بعد اللفظ فذلك أن اللفظ ورد ذكره مرات عديدة جداً .

| σπέρμα                                                                 | حب وحبوب (۱٤٤ : ٣)                                                                                                                 | δυνάμει                                                      | بالقوة                                                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| λίθος                                                                  | حجر (۹۰: ۱۳)                                                                                                                       | άπλῶς                                                        | بقول مرسل (۳۷ : ۵)                                                                                                                   |
| Θερμότης                                                               | حرارة (۷۰: ۱۷، ۱۸)                                                                                                                 | ἂπονος                                                       | بلا تعب ولا نصب (۹۱ : ٦)                                                                                                             |
| κίνησις                                                                | حرکة (۱۱۰ : ۱۷)                                                                                                                    | ἄλογος                                                       | بېيمى (۸۰ : ۳ ، ۵ الخ)                                                                                                               |
| αίσ⊖ησίς                                                               | حس (۱۱۸ : ۸)                                                                                                                       |                                                              | (ت)                                                                                                                                  |
| κάλλος                                                                 | حسن (۱۸: ۵۷)                                                                                                                       | έπομεν <b>ο</b> ν                                            | تالى                                                                                                                                 |
| σοΦία                                                                  | مكن                                                                                                                                | μίγμα                                                        | تجسم (۲: ٤٠)                                                                                                                         |
| γλυκύτης                                                               | حلاوة (٢١:٣)                                                                                                                       | γάμος                                                        | تزویج (۱۸ : ۸۱)                                                                                                                      |
| ζωή                                                                    | حياة (١٠٦ : ٤)                                                                                                                     | έναντῖωσις                                                   | تضاد (۹۹ : ۵)                                                                                                                        |
| ōΦıς                                                                   | حية (٧٧ : ٥)                                                                                                                       | χάμ <b>ατο</b> ς                                             | تعب ، ملل (۱۹:۱۹)                                                                                                                    |
| <b>γοήτε</b> υμα                                                       | حيلة (۲۰:۲)                                                                                                                        | γένεσις                                                      | ·<br>تـکوين (٦٠ : ٤)                                                                                                                 |
| ζῶα                                                                    | حیوان (۴۹: ۱۲)                                                                                                                     | <sub>έντελεχεία</sub>                                        | عام (٤٠: ٧_٩)                                                                                                                        |
| ζώον εν                                                                | حیوان واحد (۷۸ : ۲)                                                                                                                |                                                              | (ث)                                                                                                                                  |
|                                                                        | (خ)                                                                                                                                | βαρὺς                                                        | تقیل (۲۹: ۳)                                                                                                                         |
| έξαναδύνω                                                              | خرج (۸۸ : ۱۷)                                                                                                                      | pugos,                                                       | ( <b>r</b> )                                                                                                                         |
|                                                                        | خط خارج = شعاع (۱۳۰ : ۱                                                                                                            |                                                              |                                                                                                                                      |
|                                                                        |                                                                                                                                    |                                                              |                                                                                                                                      |
| жой <b>Фо</b> с                                                        | _                                                                                                                                  | σκληφός                                                      | جاسی (۱۲۸ : ۲۷)                                                                                                                      |
|                                                                        | خفیف (۳:۱۲۹)                                                                                                                       | ὀۅός                                                         | جبل (۱۸:۱۰۳)                                                                                                                         |
| <b>χοῦΦο</b> ς                                                         | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط <b>← أخلاط</b>                                                                                               | ὀوός<br>σῶμα                                                 | جبل (۱۸۳ : ۱۸)<br>جثة (۱۷ : ۱۷)                                                                                                      |
|                                                                        | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط ← أخلاط<br>خوف (۱۲: ۲)                                                                                       | όφός<br>σῶμα<br>Θαυμάξεται                                   | جبل (۱۵۳ : ۱۸)<br>جثة (٤٠ : ۱۷)<br>جذب (۱۷ : ۱۰ ، ۱٦)                                                                                |
| <b>χοῦΦο</b> ς                                                         | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط <b>← أخلاط</b>                                                                                               | όρός<br>σῶμα<br>Θαυμάξεται<br>σῶμα                           | جبل (۱۰۳ : ۱۸)<br>جثة (٤٠ : ۱۷)<br>جذب (۱۷ : ۱۰ ، ۱٦)<br>جرم                                                                         |
| <b>χοῦΦο</b> ς                                                         | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط ← أخلاط<br>خوف (۱۲: ۲)                                                                                       | όρός<br>σῶμα<br>Θανμάξεται<br>σῶμα                           | جبل (۱۰۳ : ۱۸)<br>جثة (٤٠ : ۱۷)<br>جذب (۱۷ : ۱۰ ، ۱٦)<br>جرم<br>جزء                                                                  |
| χοῦΦος<br>Φόβος                                                        | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط ← أخلاط<br>خوف (۱۸: ٤)                                                                                       | όρός<br>σῶμα<br>Θανμάξεται<br>μέρος<br>μέρος                 | جبل (۱۰۳ : ۱۸)<br>جثة (٤٠ : ۱۷)<br>جذب (۱۷ : ۱۰ ، ۱٦)<br>جرم                                                                         |
| κοῦΦος<br>Φόβος<br>πύκλος                                              | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط ← أخلاط<br>خوف (۱۸: ٤)<br>دائرة (۱۳۰: ۱۸)                                                                    | όρός<br>σῶμα<br>Θανμάξεται<br>μέρος<br>μεριζόμαι             | جبل (۱۰۳ : ۱۸)<br>جئة (٤٠ : ۱۷)<br>جذب (۱۷ : ۱۰ ، ۱٦)<br>جرم<br>جرم<br>جزء<br>جزئ (٤٠ : ۱۷)                                          |
| ποῦΦος<br>Φόβος<br>πύκλος<br>εύχη                                      | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط → أخلاط<br>خوف (۱۸: ٤)<br>خوف (۱۳۰: ۵)<br>دائرة (۱۳۰: ۱۸)<br>دعاء (۲۷: ۱۶)                                   | όρός<br>σῶμα<br>Θανμάξεται<br>μέρος<br>μέρος                 | جبل (۱۰۳ : ۱۸)<br>جنة (٤٠ : ۱۷)<br>جذب (۱۷ : ۱۰ ، ۱٦)<br>جرم<br>جزء<br>جزئی (۱۷ : ۱۷)<br>جسمانی                                      |
| πούΦος<br>Φόβος<br>πύκλος<br>εύχη<br>σημασία                           | خفیف (۱۲۹: ۳)<br>خلیط -> أخلاط<br>خوف (۱۸: ٤)<br>خوف (۱۸: ۱۳)<br>دائرة (۱۳۰: ۱۸)<br>دعاء (۷۷: ۱۶)<br>دلیل (۷: ۲۰)                  | αφαμτικός<br>φος<br>μεριζόμαι<br>σῶμα<br>σῶμα<br>σῶμα        | جبل (۱۰۳: ۱۸) جنة (٤٠: ۱۷) جند (۱۷: ۱۰، ۱۹) جرم جرم جزئ جزئ جنان جسان                                                                |
| κοῦΦος<br>Φόβος<br>κύκλος<br>εύχη<br>σημασία<br>εύτελης                | خفیف (۱۲۹: ۳) خلیط -> أخلاط خوف (۱۸: ۵) خوف (۱۸: ۵) دائرة (۱۳۰: ۱۸) دعاء (۷۷: ۱۶) دلیل (۲۷: ۱۷)                                    | οωαμτικός<br>σωμα<br>μέρος<br>μέρος<br>μέρος<br>σώμα<br>σώμα | جبل (۱۰۳: ۱۸) جنة (٤٠: ۱۷) جنة (١٠: ۱۷) جذب (١٠: ١٠، ١٦) جرم جزء جزء جزئ (٤٠: ١٧) جسمانی جسمانی جسرن (١٠: ١٠)                        |
| κούΦος<br>Φόβος<br>κύκλος<br>εύχη<br>σημασία<br>εύτελης<br>αίμα        | خفیف (۱۲۹: ۳)  خلیط -> أخلاط  خوف (۱۸: ٤)  دائرة (۱۳۰: ۱۸)  دعاء (۷۷: ۱۶)  دلیل (۷۷: ۱۶)  دنی (۱٤: ۱۰)  دم (۲۶: ۱۰)                | αφαμτικός<br>φος<br>μεριζόμαι<br>σῶμα<br>σῶμα<br>σῶμα        | جبل (۱۰۳: ۱۸۱) جثة (۱۰: ۱۷) جثة (۱۰: ۱۷) جذب (۱۰: ۱۰، ۱۶) جرم جزء جزء جزئ (۱۰: ۱۰) جسانی جسم جسانی جسانی جسم جرف التاء جوهر (۱۰: ۱۳) |
| κοῦΦος<br>Φόβος<br>κύκλος<br>εύχη<br>σημασία<br>εύτελης<br>αΐμα<br>βία | خفیف (۱۲۹: ۳)  خلیط -> أخلاط  خوف (۱۸: ٤)  دائرة (۱۳۰: ۱۸)  دعاء (۷۷: ۱۶)  دلیل (۱۷: ۱۶)  دنی (۱۶۹: ۱۰)  دم (۲۶: ۱۰)  دنیا (۲۸: ۷) | οωαμτικός<br>σωμα<br>μέρος<br>μέρος<br>μέρος<br>σώμα<br>σώμα | جبل (۱۰۳: ۱۸) جنة (٤٠: ۱۷) جنة (١٠: ۱۷) جذب (١٠: ١٠، ١٦) جرم جزء جزء جزئ (٤٠: ١٧) جسمانی جسمانی جسرن (١٠: ١٠)                        |

```
(ش)
                                                        ( ) )
                                                               ذکر (۱۰۵) ذ
                      شبه (۳:۱۳۷)
δμοιος
                                        μνήμη
                     شحرة (۲:۱۳۸)
Φυτὸν
                                                                   \dot{\epsilon}_0 \rightarrow a\dot{\epsilon}_0
          شراب ( = خر: ٤٤: ٥ - ٦)
                                                             ذم ولام (۸۷: ۱۷)
οίνος
                                        άγανακτεω
                         شمس (۱۰٤)
                                                               ذهب (۱۱: ۹۲)
ήλιος
                                        χούσος
          شوق (۱۹: ۲، ۵،۷ – ۹ الخ)
                                                          ( قوة ) ذهنية (٩١ : ٣)
ὂρεξις
                                        νοῦς
ἐπιΘυμία
             ( القوة ) الشهوانية (٤٠٤ : ٤)
                                                     ذو سباخ (= قفر ۹۳ : ۱۹)
                                        ἔρημος
               ( ص )
                                                        (c)
                      صالح (۲۱: ۱۹)
                                                               رطب (۱:۱۲۹)
σπουδαῖος
                                         ύγρός
                      صانع (۵۷: ۳،۱)
                                                                 ارقة (۷۸:۷۸)
δημιουργός
                                         έπωδή
                      صبت (۱۱۲ : ۸)
                                                         روح غریزی (۴۹: ۱۰)
                                         πνεῦμα
σιωπή
                                                             الروحانية (٦٢: ١٧)
                      صناعة (٥٦ : ١٤)
τέχνη
                                         θεοί
                 صنم ورسم (۱۵۱ : ۱۳)
                                                        الروحانيون (٦٣: ٩،٤،٣)
ἄγαχμα
                                         Θεοί
                        صنم (۱۵: ۵۱)
                                                            روية (٦٦: ١٣،١١)
άνδρίας
                                         λογισμός
                       صنم (۲۹: ۹۹)
                                                                ریخ (۱۰:٤٦)
εἴδωλον
                                         πνεῦμα
                  الصورة (في مقابل الهولي)
                                                        (شيوة) الرياسة (٢: ٨٢)
είδος
                                         Θιλαρχία
                صورة منقوشة (٥٦ : ١٥)
άγαλμα
                                                         (ز)
                (L)
                                                             الزهمية (١٠٠)
                                         'Αφοοδίτη
                                                                 زنة (٥٦) نن
                      طبيعة (١٨:٤٩)
Φύσις
                                         άγαλμα
  ملقس (۱٤،١٣:١٢٥،١١: ٩٨،٣: ٥٤)
                                                         (س)
τάξίς
                (ظ.)
                                                                سابق (۲۰: ۷٤)
                                         προηγησαμένον
                                                            سال يسيل (۲۹: ۱۰)
                                         ᾶπειμαι
                            ظاهر (٨٤)
έκφανής
                                                            سعر ( ۷۰ : ۱۹ الح )
                                         γοητεία
            ظرف (=وعاء: ٤٤: ٥-٧)
άμφυρεύς
                                                                 سخن (۱:٤٩)
                                         Θερμαίνω
             ظفر والجم أظفار (١٥١ : ١٤)
ὄνυξ
                                                             سکون (۱۰٤ : ۱۷)
                                         στάσις
                (ع)
                                                                            سماء
                                         ούρανός
                                                         سنة (۱۳،۱۲،۱۰: ۷٤)
άρι Θμός
                       عدد (۱۱۲: ۱۷)
                                         νόμος
                                                               السيارة (٧٠:١)
                                         Θεωὶ (IV, 4: 89: 20)
                      عدل (۱۲۹: ۱۱۱)
δίκη
```

| καρδία                        | ا قلب (٤٠٤)                           | μέλιττα                     | عسل (٤٦ : ٣ _ ٥)            |
|-------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|
| έπιστατεῖ                     | قع (۵۳ : ۳)                           | ὀ <b>ργάνο</b> ν            | عضو (۹:٤١)                  |
| Φυτικόν                       | القوة النباتية (٤٠ : ٤)               | ὄγκος                       | عظم (۱:٤٦)                  |
| ἄοχει                         | قيمة على كذا (٥٣ : ١٣)                | $\Delta$ $\acute{\iota}$ χη | عقوبة (٥٠١ : ١٧)            |
| αὖξητικον                     | الفوة النامية (٤٠٤)                   | νοῦς                        | عقل (۱۱۲)                   |
| δύναμις                       | قوة ( فى مقابل : فعل )                | αἴτιον                      | علة                         |
| ἔπιΘυμια                      | القوة الشهوانية (٤٠ : ٤)              | ὀφθαλμός                    | عين (٥٠:٥)                  |
| Θυμός                         | القوة الغضبية (٤٠ : •)                |                             | ( غ )                       |
|                               | (의)                                   | κλὰδος                      | ک )<br>غض (۲:۱۳۸)           |
| ἦπαο                          | کبد (٤:٤٠)                            | χιαούς<br><del>Ο</del> υμός | ( القوة ) الغضبية (٤٠ : • ) |
| πλεῖον                        | كثرة الأموال (۸۰: ٦)                  | νεϊκος                      | غلمة (۲۰:۷۰)                |
| δλος                          | کل (۱۰:۱۰٤)                           | άπει <b>ο</b> ον            | غیر متناه (۱۰: ٤٩)          |
| ποσότης                       | کیة (۱۲: ٤٠)                          | έτερότης                    | غيرية (١١٢ : ٤)             |
| λόγος                         | الا : ۱۱، ۱۲۰، ۲ : ۱۱۱) غلة (۱۱ : ۱۱) |                             |                             |
| ἄστρον                        | كوكب (١٠٤: ١٣ الح)                    |                             | (ف)                         |
| ποιότης                       | كيفية (٤٥ : ١٢)                       | σπιν <b>δαῖο</b> ς          | فاضل بارتتی (۷۹ : ۱۸)       |
|                               | ( ) )                                 | ποιοῦν                      | فاعل (۸۰:۱)                 |
| αμέριστον                     | ر ت<br>لامتجزیء (۳۸ : ۱٤)             | ἳππος                       | فرس (۱۱۱ : ۹)               |
| αμεφιστον<br>μουσι <b>κ</b> ὴ | لون (۱۶ : ۱۶)<br>لحون (۲۷ : ۱۶)       | διαφορά                     | فرقان (۱۱۲ : ۱۱)            |
| μύθος                         | لغز = أسطورة (١٠٠ : ١١)               | φόβος                       | فزع (۲۱ : ۱)                |
| •                             | الم (۲۹: ۱۲: ۱۳، ۱۳، ۱۹،              | άρετή                       | فضیلة (۲۸: ۲۸)              |
| άμοιρος                       | لم يهندم (٥٦ : ١٣)                    | ένεργεία                    | فعل                         |
| άΦή                           | ۱۳۰ )<br>لس (۳۹ : ۱۹)                 | λογισμός                    | فکر (۹۳:۱۱،۳۱ ـ ۱۷)         |
| Λυγκεύς                       | لنقوس (۱۰۰،۱۰۰)                       |                             | ( ن )                       |
| χ <b>ο</b> όα                 | لون (۹۰ : ۰)                          | αἰσχοὸς                     | قبيح سمج (٦١: ٦)            |
| ἀσώματος                      | ليست بجرمية (٤٩: ٣)                   | , κέρας                     | قرن (۱۰۱ : ۱۰)              |
| μαλακός                       | لين (۱۲۸ : ۲۲)                        | Θεωρήματα                   | قضایا (۱۰۷٪ ۸)              |
|                               | (,)                                   | τέμνω                       | قطع (۱۳۸ : ۲)               |
| <b>ϋδατινος</b>               | مائی (۹۳ : ۱۸)                        | πρότασις                    | قضية (۸۰:۱۰۷)               |

| τόπος                    | موضع (۲:٤۱)                 |
|--------------------------|-----------------------------|
| χώρα                     | موضم (۲:۱۰۰)                |
| δομή                     | ميل                         |
|                          | (ن)                         |
| πῦρ                      | نار (۱۰۹)                   |
| Φυτικόν                  | ( القوة ) النامية (٤٠ : ٧)  |
| Φυτὸν                    | نبات (۱۰۳)                  |
| αὖξητικον                | ( القوة ) النباتية (٤٠ : ٤) |
| λ <b>ογι</b> σμός        | نطق (۲۰:۱٤۹)                |
| χαλχός                   | نحاس (۵۶: ۱۰)               |
| ψυχή                     | نفس                         |
| <b>κα</b> ⊖α <b>ρ</b> ός | نتی ، محض (۱۵۶ : ۱۹ ـ ۱۷)   |
| <b>จ็ส</b> νος           | نوم (•• : ۲)                |
| φωτειδός                 | نير (۱۰۰ : ٤)               |
|                          | ( • )                       |
|                          | ھندم ← لم يہندم             |
| ταυτότης                 | هوية (۱۱۲ : ٥)              |
| υλη                      | ميولى                       |
|                          | (و)                         |
| ἔν                       | واحد                        |
| χυوδή                    | وتر العود (۵۰: ۱٤)          |
| πρόσωπον                 | وجه (۹۷ : ۹۷)               |
| Φωτειδός                 | وضيء ( )                    |
|                          | (ی)                         |
| <b>π</b> επηγός          | يابس (١:١٧٩)                |
| χείο                     | ید (۱۹۰ : ۰)                |

| · - Ř                       |                     |
|-----------------------------|---------------------|
| ε̃στι $$                    | ماثية (٦٩ : ١٧)     |
| γεννητὴς                    | مبدع (۱۳۰ : ٤)      |
| είδοι                       | المثل (۱۰۹: ۱۰)     |
| <b>ἄπλοῦς</b>               | مبسوط (۳۱: ۳ الخ)   |
| Φιλία                       | عبة (۲۰: ۷۰)        |
| καΘαρος                     | محض (۱۹:۱۰٤)        |
| <b>ὦδί</b> ς                | مخاض (۱۹: ۰)        |
| γαμψώνυξ                    | مخلب (۱۵۱: ۱۵)      |
| πόλις                       | مدينة (٧٤ : ١٠)     |
| ἄτιμος                      | مذموم (۷٤ : ۱۳)     |
| <b>νόσο</b> ς               | مرض (۸۰:۸۰)         |
| σύνΘετον                    | مرکب (۲۲:۷٤)        |
| κέντοον                     | مرکز (۱۳۰ : ۱۸)     |
| γεωμετοία                   | مساحية (٨٤ : ١٦)    |
| Ζεύς                        | المشترى (۱۰۱ : ۱۲)  |
| πεδίον                      | مضمار (۹۰: ۱۸)      |
| Φωτειδός                    | مضیء (۱۵۵)          |
| 'απέοχομαι ( \              | مضی ( == مات ۲۱ : ۱ |
| λίΘος                       | معدن (۱۰۳ : ۱۸)     |
| αἴτιατος                    | معلول (۷۶: ۱۹)      |
| ποιουμενον                  | مفعول (۱۰،۱)        |
| συμπα <b>⊖εία</b>           | ملاءمة (٥٧:٧١)      |
| ἐπωδή (Ι <b>V,4,40:2</b> 1) | ملامسة (۲۷: ۷)      |
| κάματος                     | ملل (۱۰۰: ۱۲)       |
| τίμαιδς                     | مدوح (۷۱: ۲۲)       |
| <b>Θέαμα</b>                | منظر (۱۰۱:۱۰۱)      |
| <b>Θάνατος</b>              | موت (۸۰: ۱۰)        |
| μουσικός ⁄                  | موسیقار (۷۶: ۱۷)    |

# معجم عربي لاتبني \* للمصطلحات

| medio intellectu          | بتوسط العقل      |    |
|---------------------------|------------------|----|
| Zodiacus                  | البروج           | re |
| per se                    | بذاته            | in |
| spatium                   | بعد              | e  |
| vi adventitia             | يعرض             | eı |
| sine medio                | بغير توسط        | p  |
| (ت)                       |                  | P  |
| divisio                   | تجز <b>و</b> •   | in |
| (ج)                       | ,                | 01 |
| physici                   | الجرميون<br>-    | in |
| pars imaginum             | الجزء المتفكر    | C  |
| substantia intelligibilis | جوهر عقلي        | n  |
| singulus                  | جزئی             | C  |
| ignorantia                | جهل              | m  |
| ( ح )                     |                  | el |
| ambit                     | حاط ب            | re |
| bonitas                   | حسن              | ra |
| sensibilis                | -سی              | aí |
| dulcedino                 | حلاوة            | al |
| fæc inator                | الحواء           |    |
| animalis                  | حی               | Ca |
| vita                      | الحياة           | V  |
| animal                    | حيوان ( = حي )   | in |
| animelia aquetilla        | حيوان مائى       |    |
| brutum, bellua ( وحش      | حيوان ( = دابة ، | 1  |
| animal ignea              | حیوان ناری       | n  |
| sentiéns                  | حيوانية ( نفس )  | P  |
|                           |                  | l  |

| (1)                         |                                   |
|-----------------------------|-----------------------------------|
| recentiores                 | الآخرون                           |
| instrumentės                | الآلات                            |
| ens                         | آنية                              |
| ens primum                  | آنية أولى                         |
| perfectio                   | إعام                              |
| procreat                    | أبدع                              |
| impres <b>s</b> io          | أثر                               |
| orbes coelestes             | أجرام سماوية                      |
| imitatur                    | احتذى                             |
| collisio, attritus          | احتسكاك                           |
| والرئاسة nobilior           | أحق بالتقديم و                    |
| الاختصار colligens          | ( على سبيل )                      |
| mixtio                      | اختلاط                            |
| elementa                    | اسطقسات                           |
| res inferiores              | أشياء أرضية                       |
| radix (شجرة                 | أصل ( جذر ا                       |
| affectiones                 | أعراض                             |
| abeodem ducunt originem     | انبجست منه                        |
| captus corporis illecebris  | انقادت للبدن                      |
| veteres                     | الأولون                           |
| ( ب )<br>interit            | .1                                |
| supremus opifex, opifex     | باد<br>الباری                     |
|                             | ابباری<br>بالترتیب <b>لا</b> بالز |
| non quidem tempore, sed ord |                                   |
| per multas difficultates    | بتعب شديد                         |

<sup>\*</sup> النرجة اللاتينية هي ترجة كار بنتييه ــ راجع التصدير .

| pars honoranda (animi)          | شريفة ( نفس )     |                  | (خ)                        |
|---------------------------------|-------------------|------------------|----------------------------|
| appetitio                       | شوق               | peccatum         | خطيئة                      |
| concupiscibilis                 | شهوانی            | occultus         | -                          |
| libido                          | شهوة              | perfectum bonu   | خنی<br>الحیر المحض m       |
| in successu temporario          | شبئاً بعد شيء     | , south          | الحير المحض (د)            |
| non successu temporario         | لا شيئا بعد شيء   | perpetuus        | دائم                       |
| ( ص )                           |                   | gradus           | در جة<br>درجة              |
| artifex                         | صانع              | invocatio        | درجه<br>دعاء               |
| artificium                      | صنعة              |                  | (¿)                        |
| imago                           | صنم               | memoria          | ذ کر                       |
| divinae                         | الصور الإلهية     | animi descensun  | دم هبوط النفس  n execratur |
| ( ظ )                           |                   | intellectus      | ٠<br>ذهن                   |
| vas (pl. vasa)                  | ظرف               |                  | (c)                        |
| umbra                           | ظل                | delicia          | الراحة والنعمة             |
| (ع)                             |                   | spiritus         | روح                        |
| mundus                          | Ale               | spirituum genera | ·                          |
| orbis supernus                  | العالم الأعلى     | consultatio      | ۔<br>ر <b>ویة</b>          |
| vena                            | عرق               | delibere         | د <u>و</u> ي<br>روي        |
| cervus                          | عصب               |                  | (ز)                        |
| putredo                         | عفو نة            | Venus            | زهرة                       |
| paena                           | عقاب              | fallax           | ز <b>و</b> ر               |
| (mundus) superior               | ( عالم ) عقلي     | simplex          | (w)                        |
| pro varietate naturae suae علية | على نحوطبيعة وه   | fascinatio       | ساذج                       |
| (غ)                             |                   | (ars) fascinandi | س <b>ح</b> ر (فعل )        |
| odium                           | عصب ( ۱۱۰۰ )      | -                | سحر ( فن )<br>"،           |
| irascibilis                     | غضبي              | deferri          | سلك                        |
| cartilago                       | غضروف             | orbes coelestes  | السماوية ( الأجرام )       |
| demersa نفيرة                   | غمر ، تنغمر ، .   | illustrare       | سنح                        |
| <b>u</b> bertas                 | غنى               | mores boni       | السنة                      |
| intellectus expers              | غیر ذی عقل        | vitium           | سوء عمل                    |
| (ف)                             |                   |                  | (ش)                        |
| gloria supremus سيلة            | الفاضل التام الفف | consimilis       | شبيه                       |

| perversus              | ا منموم                       | autor princeps, agens prima             | فاعل أمل عيرت               |
|------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|
| complex                | مذموم<br>مرکب                 |                                         | قط اول 144.<br>فرع ( شجرة ) |
| -                      | ا مرتب<br>( الأشياء ) المركبة |                                         | •                           |
| composita              | المشترى المشترى               |                                         | فرق <b>→ تت</b> فرق<br>۱۰۰  |
| Jupiter                | _                             | perfcetio                               | فضيله                       |
| ad alium mundum delatu | مضت إلى العالم الآخر          | orbis                                   | فلك                         |
| carcer                 | مغار                          | (ق)                                     |                             |
| sativus                |                               | cortex                                  | قشرة                        |
| m <b>u</b> sicus       | مغروس<br>موسیقار              | facultas                                | قوة ( النفس )               |
| (¿)                    |                               | (4)                                     |                             |
| •                      |                               | failax                                  | کذ <b>ب وزو</b> ر           |
| animus, anima          | نفس<br>                       | multit <b>u</b> do                      | كثرة                        |
| animus nobilis         | ا نفس شريفة                   | verbum                                  | خلة                         |
| animus sentientis      | ا نفس بهيمية                  | communis                                | کلی                         |
| " commu <b>v</b> is    | « كلية                        | quantitas                               | كمية                        |
| " ratiocinantis        | د ناطقة                       | stella                                  | كوكب                        |
| " alentis              | • نامية                       | qualitas                                | كيفية                       |
| n                      | <ul><li>نباتية</li></ul>      | (7)                                     |                             |
| " intelligentis        | « نطقیة                       | ab illo nunquam divellitur              | لايزول عنه                  |
| ( • )                  | )                             | tactus                                  | لمس                         |
| descensus              | هبوط                          | (4)                                     |                             |
| interit                | <b>ح</b> لك                   | interit                                 | مات                         |
| <b>a</b> ër            | هواء                          | simplex                                 | مبسوط                       |
| templum                | هواء<br>هيكل                  | simplicia di                            | ( الأشياء ) المبسو          |
| materia                | <b>م</b> یولی                 | imago                                   | مثال ، صنم                  |
| ( )                    |                               | falsus                                  | محال                        |
| unicus                 | واحد                          | annetitio (8 · 9)                       | محبة                        |
| فساد dissolubile       | واقع تحت الكون وال            | appenno (6 : 5)                         | بججا                        |
| sordes                 | وسخ ودنس                      | appetitio (8:9)  amor  perfectus (13:1) | المحبه                      |
|                        |                               | periectus (18:1)                        |                             |
|                        |                               | ت وجاءها ) المخاض<br>gravida mulier     | ( المراه التي اشتملم        |

#### فهرس الأعلام والكتب

(d) « طياوس » Τίμαιος د ، ٢٤ (ف) τε: Φαίδων « قاذن فرفوريوس Πορφύρεος ، ۳ ، ۸ « فلسفة الخاصة » : ٦١ فيدياس Φειδίας ، ۹ ه (4) الكندى (أبو يوسف يعقوب بن إسحق) : ١ ، ٣ (,) مصر (حکماء مصر ): ۱۵۹ « مطاطافوسيق » μετὰ τὰ φυσικά « مطاطافوسيق (ن) بن ناعمة (عبد المسيح بن عبد الله بن ناعمة الحمصى):

(1) ١-حد بن الممتصم ( الحليفة العباسي ) : ١ ، ٣ أرسطاطاليس Αριστοτέλης أرسطاطاليس أرقليطوس Ἡράκλειτος: ٢٣: أفلاطون ۱۵ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ 109 6 10 8 6 10 8 6 1 20 انبادوقليس Εμπεδοκλῆς انبادوقليس الأولون: ٥٠ ، ١٣١ (ب) بقراطيس Ιπποκρατής بقراطيس (ج) الجن: ٨٠ (ح) الحكيم: ٤،٨ (c) دامطر Δημήτης : ٥١ (س) سقراطيس Σωκράτης سقراطيس

#### تصويبات ومراجعات

| صواب أو تحقيق                                                     | خطأ          | س        | ص   |
|-------------------------------------------------------------------|--------------|----------|-----|
| يحذف                                                              | ع=طلعت       | ٨        | \   |
| ع =                                                               | س =          | 4        |     |
| الحواس                                                            | الحراس       | ١        | ٤١  |
| نعلم                                                              | تعلم         | •        |     |
| الزنية                                                            | الرتبة       | 17       | ٥٦  |
| تاركون — والتصويب عن ص وكما فى اليونانى                           | ذا كرون      | ۲        | ٥٩  |
| ا لعلها « الحتى » كما فى اليونانى (4 : 10, 4, 40)                 | الحق         | ۱۸       | Ye  |
| الجن — وتحتها تعليق: ص: الحسّ ؛ ط ، ح إلخ:                        | الحواس الخمس | 18       | ۸۰  |
| الحواسالخمس . وصوابه ما أثبتنا إذ فى اليونانى                     |              |          |     |
| δαίμονες (ΙV, 4, 43 : 12)                                         |              |          |     |
| تُرُ•ق — وفى ص : سمى                                              | تلقى         | <b>)</b> | W   |
| الإشارة هنا إلى ﴿ تَتَمَةَالنَّوَامِيسَ ﴾ ص ٩٨٤ ح ، و             | أفلاطون      | 11       | 97  |
| Epinomis                                                          |              |          |     |
| الحقية                                                            | الحقة        | ١٥       | 118 |
| الإشارة إلى محاورة « ألقبيادس » ص ١٣٠ ا                           | فقال         | ٥        | 120 |
| Alcibiade                                                         |              |          |     |
| یسیح — هکذا نفضل قراءتها ، راجع ص ۱۷۵                             | يسنح         | 11       | 108 |
| . س ۲ — س ۷                                                       |              |          |     |
| « لنقوس فإنه يرى مافى باطن الأرض . وقد قيل                        | النفوسالأرض  | •        | 100 |
| فى بعض الأمثال واللغز إن لنقوس كان حديد                           |              |          |     |
| البصر وكان يبصر مافى باطن الأرض » .                               |              |          |     |
| ح: ﴿ لَيْقُوسُ وَكَانَ حَدَيْدُ الْبُصْرُ وَكَانَ يُبْصُرُمَا فَي | وفى الهامش   | 1        |     |

| صواب أو تحقيق                                | خطأ                                                   | ا س        | ص   |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------|-----|
| باطن الأرض . ط : بصر مثل بصر النفوس          |                                                       |            |     |
| وكان حديد البصركان يبصر ما في بطن            |                                                       | ļ          |     |
| الأرض » — وفيه نقص وتحريف . وما أثبتناه      |                                                       |            |     |
| فی ص ، ع                                     |                                                       |            |     |
| ولنقوس : Лυүхєυς : فى الأساطير اليونانية ابن |                                                       |            |     |
| أفاريوس Aphareus وأحــد الأرجونوت .          |                                                       |            |     |
| وكان حديد البصر إلى درجة أنه كان يبصر        |                                                       |            |     |
| ما في بطن الأرض . وقتل في معركة معكاستور     |                                                       |            |     |
| و بوليكس . — وفى هامش ص عند الكلمة :         |                                                       |            |     |
| « اسم رجل »                                  |                                                       |            |     |
| ص ، ع — وفى م : إن الحـكماء المصريين .       | ص                                                     | تعلیق ۹    | ١٥٩ |
| لعلها : مضامير ( جمع مضمار )                 | بضامير                                                | ١٤         | ۱۷٦ |
| أبولون                                       | أى لون                                                | 71         | ۱۸۰ |
| وفى الهـامش « : = Απολλωνα فى النص           |                                                       |            |     |
| اليونانى 29 : ٧,5,6 » وهذا الاشتقاق على      |                                                       | i<br> <br> |     |
| أساس أن الكلمة مؤلفة من πολύς أو πολλος      |                                                       |            |     |
| ( = كثير )                                   |                                                       |            |     |
| < النظر <sup>(٣)</sup> > ·                   | < النظر >                                             | 17         | 141 |
| شيء .                                        | شيء (۳)                                               | 14         |     |
| فلن (۵)                                      | < النظر ><br>شيء <sup>(۳)</sup><br>فلن <sup>(۱)</sup> | 14         |     |
|                                              |                                                       |            |     |

#### **ISLAMICA**

\_ 20 \_

# **PLOTINUS**

## APUD ARABES

Theologia Aristotelis
et
fragmenta quae supersunt

Collegit, edidit et prolegomenis instruxit

'Abdurrahman Badawi

Cahirae 1955